
Mauro Bozzola

Linguaggio e
archetipo
Un approccio analitico
al senso 
della comunicazione verbale

Ps
ic

o
te

r
a

pi
e

Fr
an

co
An

ge
li





I lettori che desiderano informarsi sui libri e le riviste da noi pubblicati 
possono consultare il nostro sito Internet: www.francoangeli.it e iscriversi nella  

homepage al servizio “Informatemi” per ricevere via e-mail le segnalazioni delle novità. 



 Front 15,5x23_Layout 1  08/10/19  12:37  Pagina 1

Mauro Bozzola

Linguaggio e
archetipo
Un approccio analitico
al senso 
della comunicazione verbale

FrancoAngeli    PsicoteraPie



In copertina: Grunge Background with Old Torn Posters
© Binkski by Dreamstime.com

Isbn e-book: 9788835189633

Copyright © 2026 by FrancoAngeli s.r.l., Milano, Italy. 

L’opera, comprese tutte le sue parti, è tutelata dalla legge sul diritto d’autore.  
Sono riservati i diritti per Text and Data Mining (TDM), AI training e tutte le tecnologie simili. 

L’Utente nel momento in cui effettua il download dell’opera accetta tutte le condizioni della licenza 
d’uso dell’opera previste e comunicate sul sito www.francoangeli.it.

I link attivi presenti nel volume sono forniti dall’autore. L’editore non si assume alcuna 
responsabilità sui link ivi contenuti che rimandano a siti non appartenenti a FrancoAngeli.



A mio nipote Riccardo,
affi nché le cose del mondo non lo distraggano da sé stesso. 





7

Indice

Introduzione
I temi di questo libro

1. Le divinità della parola
1. Hermes

2. Oden/Ve

3. Väinämöinen

4. Vach/Sarasvatī
5. Le immagini divine a confronto

 

2. Aspetti archetipici del linguaggio
1. La ricerca di Paul Kugler

1.1. L’inconscio si esprime nel linguaggio

2. La teoria della grammatica trasformazionale e il 

pensiero psicodinamico

3. Apporti all’ipotesi archetipica del linguaggio sulla 

scorta del modello chomskyano

4. Considerazioni critiche 

4.1. George B. Hogenson: The Baldwin Effect

4.2. Paul Kugler: L’alchimia delle parole

4.3. L’acquisizione del linguaggio nella teoretica di 

Chomsky e McNeill

5. Una breve conclusione a questo capitolo

pag. 9

 » 14

 » 21

 » 23

 » 25

 » 27

 » 29

 » 30

 » 33

 » 33

 » 36

 » 42

 » 47

 » 49

 » 50

 » 53

 » 56

 » 60



8

3. La dimensione della pragmatica: una apparente 
contraddizione all’approccio archetipico

1. Il lavoro di Herbert Paul Grice

2. Osservazioni circa la prospettiva della Pragmatica del 

discorso

4. Il Disturbo evolutivo del linguaggio (DLD): una 
descrizione e un commento critico 

1.  Sintomi e manifestazioni

2. Fattori di rischio e correlazioni con altri disturbi 

evolutivi

3. Criteri diagnostici generali

4. Trattamento del disturbo

5. Considerazioni e ipotesi

5. Conclusione
1. L’archetipo della comunicazione verbale

Epilogo

Bibliografia

pag. 62

 » 63

 » 67

 » 70

 » 72

 » 74

 » 75

 » 75

 » 76

 » 83

 » 85

 » 91

 » 93



9

Introduzione

Fra le modalità comunicazionali umane, quella verbale assolve un 

ruolo primario. Ciò accade grazie alla prerogativa, che fi no ad oggi 

gli esseri umani hanno attribuito soltanto a sé stessi, del linguag-

gio verbale quale modalità comunicazionale specie-specifi ca. Oltre 

a ritenersi gli unici esseri capaci di comunicare grazie alle parole, 

gli umani ne sottolineano i tratti più signifi cativi: l’adattabilità delle 

lingue vive ai cambiamenti sociali e culturali, la ricchezza semanti-

ca e la variabilità fonetica, la quale appare così ampiamente estesa 

rispetto ai suoni propri alla comunicazione animale. Da lungo tempo 

l’uomo non sarebbe in grado di immaginare sé stesso come un essere 

privo di linguaggio, tanto che il mutismo e le altre patologie afferenti 

alla sfera linguistica sono abitualmente percepiti come gravemente 

invalidanti, specialmente sotto il profi lo dell’integrazione sociocultu-

rale dei membri della comunità che ne siano affetti.

L’abilità di parlare e comprendere la lingua propria all’ambiente 

culturale in cui si vive è ritenuta fondamentale ai fi ni dell’integra-

zione dell’individuo. La capacità di comprendere e di parlare altre 

lingue rende poi un individuo particolarmente dotato sotto il profi -

lo della comunicazione. In numerosi contesti socio-professionali il 

multilinguismo è favorito attraverso apposite istanze di promozione 

sociale ed economica.

La scelta di dedicare una particolare attenzione ad alcuni risvolti 

psicologici della comunicazione verbale è discesa dalle suddette con-

siderazioni, che si sono associate al retaggio dei miei passati studi 

linguistici. Quel mio background formativo ed esperienziale mi rende 



10

propenso a considerare come la centralità dell’esperienza linguistica 

nel contesto della diuturna vicenda umana meriti un maggiore inte-

resse psicologico di quanto mi pare gliene sia stato dedicato in tempi 

recenti. Mi riferisco qui soprattutto ad un interesse che sia in grado 

di superare la focalizzazione sul mero contesto clinico riferentesi ai 

disturbi del linguaggio, del quale contesto non intendo tuttavia igno-

rare l’importanza e la conseguente opportunità di dedicarvi atten-

zione. A questo proposito mi sono consentito di proporre un apporto 

interpretativo anche in relazione ad alcuni eventi di rilevanza clinico-

applicativa, ai quali accennerò poco oltre più diffusamente. Qui mi 

riferisco però ad un interesse orientato al “comprendere” nel senso 

secondo il quale questo termine dovrebbe intendersi in merito alle 

scienze dell’uomo1.

Questo libro rispecchia la mia Weltanschauung ed è ispirato 

al pensiero junghiano. Il mio primo obiettivo è pertanto consistito 

nell’esprimere un punto di vista sul linguaggio nell’ambito della psi-

cologia analitica. Il progressivo farsi di questo lavoro mi ha tuttavia 

convinto circa l’opportunità di rivolgere il mio discorrere non sol-

tanto ai colleghi di formazione clinica, bensì anche ad altri possibili 

interlocutori, che riconoscerei primariamente tra gli esperti e gli ope-

ratori in ambito linguistico: dagli studiosi di linguistica e di fi lologia, 

ai logopedisti, ai docenti di lingua e letteratura italiana e straniera.

L’ampio spazio che ho scelto di dedicare ad alcuni concetti-chiave 

(peraltro ben noti ai colleghi di formazione psicodinamica) ed alle 

citazioni bibliografi che richiamate in nota è stato perciò pensato al 

fi ne di fornire a quei lettori che, per loro formazione culturale, non 

possiedono particolare dimestichezza con il pensiero teorico e clinico 

junghiano i supporti essenziali ad orientarsi in un contesto ampio e 

sovente piuttosto criptico, quale sappiamo essere quello della psicolo-

gia di scuola analitica. La stessa fi nalità informativa mi ha indotto a 

dedicare qualche nota ad alcune considerazioni ed ampliamenti teori-

ci a margine del discorso testuale.

1. Richiamo qui la distinzione introdotta da Wilhelm Dilthey (1910) tra la 

funzione dello spiegare (Erklä ren), da lui ritenuta propria alle scienze naturali 

(Naturwissenschaften), e quella del comprendere (Verstehen), che egli attribuiva alle 

scienze dello spirito (Geisteswissenschaften). Quella stessa distinzione fu in seguito ripresa 

da Karl Theodor Jaspers, il quale, impiegando un vocabolario di impronta laica, ascrisse la 

funzione del comprendere alle scienze dell’uomo (Menschenwissenschaften). 



11

Proprio a riguardo del contesto junghiano ho avuto la percezione 

che vi fosse ancora qualcosa da dire rispetto al linguaggio dell’uomo: 

qualcosa che fosse in grado di consentire una lettura alternativa e au-

spicabilmente arricchente di alcuni fenomeni ai quali sono di norma 

offerte interpretazioni che si esprimono allo stadio degli eventi di co-

scienza. Ci si autolimita di conseguenza, tralasciando in buona parte 

l’osservazione dell’inconscio personale ed ancor più di quello colletti-

vo, la quale della teoria e della Weltanschauung junghiana costituisce 

componente primario e a mio parere irrinunciabile, anche – o forse 

soprattutto – in vista di una moderna prospettiva teorico-clinica.

Un fondamentale presupposto su cui si regge il presente lavoro è 

pertanto costituito dall’idea degli archetipi, defi niti secondo i criteri 

in proposito espressi da C.G. Jung in numerose occasioni nelle sue 

opere2, e della loro funzione nella psiche collettiva. Non per mera 

pedanteria mi consento di richiamarne qui alcuni caratteri, bensì per-

ché quegli stessi sono destinati a risuonare più volte nelle pagine di 

questo lavoro:

 – gli archetipi riguardano le costanti dell’esistenza, delle rappresen-

tazioni, delle elaborazioni e dei comportamenti;

 – in quanto componenti e contenuti dell’inconscio collettivo, gli 

archetipi non sono mai stati nella coscienza dell’uomo e non sono 

mai stati acquisiti individualmente, poiché devono la loro esisten-

za esclusivamente ad un processo di ereditarietà;

 – gli archetipi sono immagini degli istinti e modelli dei comporta-

menti umani;

 – ciascun archetipo è una facultas praeformandi, una forma senza 

contenuto, un’energia plasmatrice.

Secondo Verena Kast (1992), impegnata divulgatrice del pensiero 

junghiano, gli archetipi svolgerebbero una funzione strutturante tan-

to in ambito psichico quanto fi sico; tanto i processi psichici quanto 

quelli fi sici avrebbero infatti luogo in un contesto di tipicità umana e, 

2. Cito qui soltanto Gli archetipi dell’inconscio collettivo del 1934, scritto compreso 

nel Vol. 9.1 delle Opere, da intendersi quale introduzione alla questione archetipica. Jung 

richiama spesso la problematica archetipica, ampliandone ed arricchendone di volta in vol-

ta gli aspetti e le defi nizioni. Al fi ne di acquisire un’idea suffi cientemente dettagliata del 

concetto di archetipo è necessario ricorrere al supporto fornito dall’indice generale delle 

Opere compreso nel Vol. 19.2. 



12

in determinate situazioni, gli esseri umani condividerebbero le stesse 

immagini, le stesse pulsioni e le stesse emozioni. D’altra parte, agli 

archetipi sarebbe propria anche una dinamica in grado di trasformare 

in realtà ciò che esiste in potenza. Essi sarebbero pertanto defi nibili 

quali infl ussi che regolano, modifi cano e motivano l’inconscio3. 

Ritengo opportuno esporre in questa introduzione alcune note 

chiarifi catrici rispetto all’idea degli archetipi esprimendo un punto 

di vista che mi appare ampiamente condivisibile nel contesto teorico 

junghiano, augurandomi che queste parole possano essere apprezzate 

anche da coloro che non condividono i presupposti della psicologia 

analitica. Allo stesso modo auspico che esse possano essere di aiuto 

ai lettori di formazione non psicologica nella lettura e nella compren-

sione del fondamento teorico su cui si fonda l’analisi dei caratteri 

della comunicazione verbale che costituiscono l’oggetto delle mie 

prossime osservazioni.

Mi sembra particolarmente importante sottolineare il concetto di 

archetipo quale costituente dell’inconscio collettivo. La natura stes-

sa degli archetipi li riferisce strettamente agli eventi fondamentali 

dell’esistenza umana che si sono depositati nella nostra esperienza 

nel corso dei millenni e che talvolta, come immagini degli istinti e 

modelli dei comportamenti, si sono sviluppati come nostre specifi che 

abilità nel corso di un esteso lasso temporale4.

Senza voler considerare gli archetipi quali fattori della storia, 

sono tuttavia convinto che essi possiedano un qualche aspetto sto-

ricistico5, poiché ritengo che essi evolvano e si modifi chino nel loro 

“accogliere in sé” le tracce psichiche delle esperienze che l’umanità 

intera va continuamente sperimentando attraverso il successivo rivi-

vere le vicissitudini fondamentali che le sono proprie. In questo loro 

essere continuamente rivissute e non potendo mai ripetersi identiche 

a sé stesse nel trascorrere del tempo, le vicende esistenziali esperite 

dall’umanità necessariamente si riattualizzano, inducendo a loro vol-

ta la riattualizzazione degli archetipi. 

3. Kast, V.: Die Dynamik der Symbole. Patmos, Ostfi ldern 1992.

4. Jung, C.G.: Psicologia dell’inconscio. Vol. 7, pag. 70. L’archetipo nel simbolismo 
onirico. Vol. 15, pagg. 268-9. 

5. Jung esprime questo concetto in: Fondamenti della psicologia analitica – The Ta-
vistock Lectures (5). Vol. 15, pag. 169. 



13

Penso sia inoltre importante sottolineare una lettura in senso 

energetico. Se l’archetipo è una energia plasmatrice, ciò che si modi-

fi ca nel corso del tempo non sono forme o contenuti, caratteri che pe-

raltro l’archetipo propriamente non possiede; esso è infatti “soltanto” 

energia. Ciò che si riattualizza è la modalità di esprimersi di questa 

energia, la quale è poi in grado di plasmare i comportamenti.

L’idea di un archetipo che si modifi ca e si arricchisce senza mai 

perdere il suo carattere di vis praeformandi trova un’euristica appli-

cazione proprio nel caso del linguaggio. Se il linguaggio costituisce 

una prerogativa dell’essere umano acquisita da alcuni milioni di 

anni e sottoposta a continui processi evolutivi, esso può rappresen-

tare un esempio ideale di quel modo di pensare gli archetipi che ho 

qui delineato. Intendo infatti gli archetipi come sempre uguali a sé 

stessi nello svolgere le funzioni proprie alla loro natura di costituenti 

dell’inconscio collettivo, mantenendo tuttavia un intrinseco risvolto 

storico-evolutivo che si esplicherebbe sotto la forma di ampliamenti, 

rafforzamenti (talora indebolimenti) delle loro energie plasmatrici, 

raccogliendo le tracce psichiche delle più recenti esperienze matura-

te in seno alla collettività ed adattandosi al mutare dei tempi e della 

qualità delle esperienze interiori vissute dall’umanità, così come – 

secondo questo stesso esempio – i linguaggi umani si adattano allo 

scopo di rappresentare quegli stessi cambiamenti. 

Considerando l’insorgenza e lo sviluppo del fenomeno della co-

municazione verbale presso la specie umana nel corso di un tempo 

così lungo, sarebbe diffi cile non pensare all’esistenza di un arche-

tipo della comunicazione verbale. Una delle fi nalità del presente 

lavoro consiste allora nel rintracciare gli elementi archetipici che 

presumo essere propri alla sfera del linguaggio umano, ravvisando-

ne i caratteri. 

In questo lavoro si trovano spesso anche riferimenti a entità psi-

chiche che defi nirei “ibride”, essendo la loro natura affi ne a quella 

archetipica, ma l’ambito del loro infl usso certamente più contenuto 

rispetto a quello degli archetipi propriamente detti; questi ultimi 

plasmano infatti la qualità dei vissuti psichici primari propri alle 

vicissitudini esistenziali di tutti gli esseri umani. A questo proposito 

Verena Kast (1992) si chiede se non esistano forme intermedie tra 



14

l’inconscio personale e quello collettivo, ricordando come Szondi6 

parlasse di inconsci familiari e Fromm7 postulasse l’esistenza di un 

inconscio sociale. Jung stesso citava i complessi familiari e, secondo 

Verena Kast, implicitamente anche un inconscio familiare. Kast (pag. 

122) conclude affermando che “tipicamente esistono complessi che si 

addicono ad una intera società, almeno per una generazione”8. 

Nelle pagine che seguono ho ritenuto di attribuire a questi feno-

meni psichici “ibridi” la defi nizione di “dispositivi di replicazione 
intergenerazionale”, che io considero sottoposti anche al sostrato 

biologico, etnico e culturale proprio ai differenti gruppi sociali pres-

so i quali essi trovano la loro manifestazione. Ho ritenuto opportuno 

attribuire una defi nizione propria a questi dispositivi di replicazione 
intergenerazionale poiché essi possiedono i caratteri propri alle com-

plessità archetipiche, ma non quella universalità che ne consentirebbe 

l’ascrizione alla categoria degli archetipi. Con buona pace di Gugliel-

mo da Ockham, si tratta in questo caso di una defi nizione che ritengo 

provvisoria e che introduco al mero scopo di evitare di dover più vol-

te ripetere il concetto che intendo ad essa sotteso. 

I temi di questo libro

Ho scelto di dedicare il primo capitolo all’illustrazione di alcune 

immagini divine che, presso differenti culture, mostrano una stretta 

connessione con il linguaggio nella sua natura di strumento di co-

municazione. Si tratta di divinità le quali, nel contesto delle vicende 

mitiche loro ascritte, sono state percepite e vissute quali “fondatrici” 

o “testimoni” del linguaggio. 

Quelle divinità sono state osservate sotto il loro aspetto di imma-

gini, quali creazioni della psiche collettiva che rappresentano, o che 

hanno rappresentato, specifi ci contenuti psichici. Mi sembra doveroso 

6. Szondi, L.: Freiheit und Zwang im Schicksal des Einzelnen. Huber, Bern/Stuttgart 

1977.

7. Fromm, E.: The Creative Attitude, in: Anderson, H. (Ed.): Creativity and its Cul-
tivation, NY (USA) 1959. Fromm, E.: Socialist Humanism, Doubleday, NY, (USA) 1965.

8. Kast, V.: Die Dynamik der Symbole. Patmos, Ostfi ldern 1992., cit.: “[…] es sehr 

typisch ist, daß es Komplexe gibt, die für eine ganze Gesellschaft zutreffen, zumindest für 

eine ganze Generation”.



15

precisare come questo interesse per le divinità non contenga alcun ri-

svolto mistico o fi deistico, poiché le loro immagini devono qui essere 

intese quali indizi per comprenderne la pregnanza simbolica. 

Conseguentemente alla loro qualità preformativa, ergo di energie 

e non di forme o di contenuti in sé stessi rappresentabili o descrivi-

bili, gli archetipi non si manifestano alla coscienza umana in quan-

to tali. Il loro presentifi carsi alla coscienza deve necessariamente 

ricorrere ad un veicolo immaginale. Ma, per quanto chiara o ben 

percepibile, la sola immagine non è suffi ciente: bisogna che essa sia 

accompagnata da emozioni, ossia da una carica energetica manife-

stantesi nella psiche individuale dei percipienti. L’epifania archetipica 

ha sempre un carattere numinoso, che impressiona la coscienza. Que-

sta numinosità impedisce alla coscienza di considerare quell’immagi-

ne soltanto come una rappresentazione casuale ed inoltre la stimola 

a ricordarla, associata all’emozione stessa. La coscienza risulta così 

necessariamente investita da un dinamismo che induce una trasfor-

mazione della psiche9. 

Quali esiti delle proiezioni psichiche collettive, le immagini divi-

ne – e, con esse, i racconti mitologici che le accompagnano – posso-

no considerarsi al pari di una modalità pregiata di espressione arche-

tipica. Qui si esprime al meglio il carattere collettivo degli archetipi, 

poiché in quelle immagini sono condensate e proiettate le qualità del 

comportamento umano, le quali traspaiono da quei caratteri che per 

secoli la fede collettiva ha attribuito alle rappresentazioni delle diver-

se divinità. La stessa veracità circa i sentimenti e le vicende umane si 

ritrova attraverso una lettura – la quale deve peraltro essere ragione-

volmente deletteralizzata – dei racconti mitologici10.

Come sempre accade nel caso delle rappresentazioni archetipiche, 

anche le immagini divine contengono una bipolarità: esse possiedono 

9. Jung illustra con chiarezza e vigore questa peculiarità delle manifestazioni archeti-

piche nello scritto dal titolo Simboli e interpretazione dei sogni, compreso in: Psicoanalisi 
e psicologia analitica, Vol. 15, pagg. 295, 296. In proposito egli afferma: “si può parlare 

di archetipo soltanto se sono presenti entrambi gli aspetti [le immagini e le emozioni, 

N.d.A.]. […] se l’immagine è carica di numinosità, cioè di energia psichica, diventa dina-

mica e provocherà delle conseguenze. […] un archetipo […] è un frammento di pura vita, 

un’immagine che il ponte dell’emozione collega all’individuo vivente”.

10. Nell’introduzione ad una opera collettiva (Porcari, M., Toson, R., Wuehl, M.: La 
clinica nel mito. Vivarium, Milano 2023, pag. 10) Mia Wuehl scrive: “Il mito […] non è da 
interpretare tout court ma da ascoltare, perché in esso la psiche si racconta.”.



16

un lato luminoso ed uno oscuro, rappresentando così fedelmente le 

vicissitudini interiori degli esseri umani. Essendo poi le immagini di-

vine numinose (numina) per loro stessa natura, qualora investite dalla 

fede degli uomini esse divengono veicoli privilegiati dell’azione delle 

energie archetipiche sulla psiche individuale e collettiva.

Il secondo capitolo è dedicato alla ricerca degli aspetti archetipici 

intrinseci al linguaggio inteso come l’espressione fi logeneticamente 

più prossima della funzione comunicazionale. Ho ritenuto di prende-

re le mosse dal lavoro di un autore di stampo junghiano, esaminando 

L’Alchimia delle Parole di Paul Kugler11. Si tratta di un’opera ricca 

di contributi tratti dalle ricerche di insigni pensatori in ambito psico-

logico, fi losofi co, linguistico e fi lologico. Kugler integra i numerosi 

apporti presenti nel suo scritto e ne trae spunto per proporre alcuni 

punti di vista che credo meritino attenta considerazione. Quella di 

Kugler è una meditazione e un’opinione critica circa il ruolo che gli 

archetipi svolgerebbero riguardo all’origine, alla natura ed all’eserci-

zio quotidiano della comunicazione verbale. 

L’opera di Kugler possiede anche il pregio di saper coniugare 

effi cacemente i due fondamentali vertici osservativi sul mondo delle 

lingue: quello sincronico e quello diacronico. Il primo di essi consen-

te di apprezzare la situazione di una lingua al momento della sua os-

servazione, mentre il vertice diacronico è proprio alle discipline che 

si occupano di analizzare gli sviluppi e le modifi cazioni di una data 

lingua nel corso del tempo.

Per quanto concerne l’osservazione degli aspetti sincronici del 

linguaggio, ho scelto di concentrare la mia attenzione sulle ricerche 

della scuola chomskyana. Questa scelta è discesa non soltanto dalla 

considerazione secondo cui tale scuola di pensiero abbia costituito 

uno dei versanti più innovativi e signifi cativi della ricerca gramma-

ticale, ma anche a seguito di una favorevole combinazione di eventi 

che, in un passato non eccessivamente remoto, mi aveva consentito 

di dedicare qualche rifl essione personale alla teoria linguistica di 

Chomsky e di alcuni esponenti della scuola di pensiero costituita-

si attorno alle sue teorizzazioni. Io considero gli esiti della scuola 

11. Kugler, P.: L’alchimia delle parole: un approccio archetipico al linguaggio. 

Moretti & Vitali, Bergamo 2002.



17

chomskyana di rilievo fondamentale tanto nell’ambito linguistico 

quanto in quello psicologico e attribuisco loro valenze che ampia-

mente travalicano quelle di una lettura in senso esclusivamente co-

gnitivistico. La proposta interpretativa attorno alla quale si impernia 

questa porzione del mio lavoro è quindi orientata al superamento 

delle letture cognitivistiche della teoria della grammatica chomskya-

na, nell’intento di riconsiderarne ed estenderne le implicazioni psico-

logiche alla luce di una visione psicodinamica, che io qui propongo 

quale effi cace strumento per la comprensione delle euristiche in essa 

contenute. 

Ho inoltre osservato il contributo teorico espresso da George B. 

Hogenson12. Sulla scorta delle ricerche svolte da James Mark Bal-

dwin13 e di Terrence Deacon, Hogenson discute la relazione tra la 

teoria chomskyana e i principi che governano la teoria evoluzionisti-

ca post-darwiniana, rilevando una stretta connessione tra le strutture 

della grammatica trasformazionale e i processi di apprendimento 

delle lingue. Da questo punto di vista la sua elaborazione si collo-

ca appieno nella tradizione di pensiero inaugurata da Chomsky, ma 

introduce una modifi cazione di prospettiva nel contesto della teoria 

della grammatica trasformazionale che io reputo di particolare inte-

resse ai fi ni di un approccio alla problematica simbolico-archetipica 

del linguaggio. 

Il terzo capitolo è dedicato all’osservazione di alcuni dei fenome-

ni riferibili al contesto della Pragmatica del discorso. In particolare, 

la mia attenzione è stata dedicata alle implicature, alle presupposi-

zioni ed alla modalità di discorso indiretto. Si tratta di concetti la 

cui defi nizione era stata preparata dalle ricerche condotte da John 

Langshaw Austin e da Ludwig Wittgenstein e che hanno trovato in 

Herbert Paul Grice lo studioso che li ha individuati e promossi ad 

argomenti di studio. Il lavoro di Grice mi è dunque apparso partico-

larmente signifi cativo.

12. Hogenson, G.B.: The Baldwin Effect: a neglected infl uence on C.G. Jung’s evolu-
tionary thinking. The Journal of Analytical Psychology, London, No. 46, 2001.

13. Autore già citato da Jung in Simboli della trasformazione (Vol. 5, pagg. 28, 29 e 

seguenti) e in Tipi psicologici (Vol. 6, pag. 311).



18

Trattando dell’opera di questi importanti ricercatori siamo auto-

maticamente introdotti in un ambito della linguistica intriso di quelle 

profonde problematiche fi losofi che che sono proprie allo sviluppo del 

pensiero teoretico europeo contemporaneo. Si tratta di un sapere che 

rimane estraneo alla presente trattazione, la quale è stata progettata 

come costantemente orientata alla osservazione delle problematiche 

del linguaggio da un vertice psicodinamico. Ma quel sapere si rende-

rà comunque percepibile, poiché esso pervade le considerazioni che 

ci consentiremo di svolgere.

Come i lettori agevolmente potranno costatare, l’approccio al fi lo-

ne della ricerca ad indirizzo pragmatico fi nisce con il non corrobora-

re la teoria degli universali linguistici, che qui si persegue; per taluni 

aspetti tende anzi ad osservare i linguaggi come conchiusi nei propri 

ambiti culturali, laddove i fenomeni colti dall’approccio pragmatico 

possono di fatto avere luogo. Questo renderebbe diffi cile preservare 

una visione olistica del fenomeno linguistico in sé. Anche il rilievo 

di questa apparente contraddizione mi è parso giusto e opportuno, ed 

una osservazione critica dell’approccio pragmatico consentirà poi di 

percepirlo sotto altra luce. Ho infi ne considerato come, in realtà, que-

sto cenno apparentemente divergente fosse utile a meglio compren-

dere alcuni tratti della problematica affrontata dal capitolo seguente, 

decidendo così di accoglierlo nel contesto di questa trattazione.

 

Il quarto capitolo costituisce una rapida illustrazione della ricerca 

riguardante il Developmental Language Disorder (DLD), ossia il Di-

sturbo Evolutivo del Linguaggio. Come accade nel caso di numerose 

concettualizzazioni in ambito scientifi co, anche questa è sorta nel bel 

mezzo delle contestazioni, in questo caso focalizzatesi sulla più op-

portuna denominazione da attribuirsi al disturbo in questione. È stato 

infi ne merito di un gruppo di ricerca internazionale (più precisamen-

te, un contributo di ispirazione prevalentemente anglosassone) a dar 

forma alla suddetta defi nizione del disturbo. Detto incidentalmente, 

non mi appare così casuale che una questione scientifi ca che concer-

ne il linguaggio sia stata, e sia tuttora in parte, travagliata da diatribe 

di tono semantico. 

In merito a questa parte della mia trattazione ritengo doveroso 

anticipare ai lettori la presenza di un forte vincolo concettuale, anan-

casticamente imposto dalla stessa intenzione di trattare questo argo-



19

mento. L’approccio alla problematica del DLD è stato fi no ad oggi 

primariamente ispirato dal pensiero neurologico, nonostante – come 

dirò nell’apposito capitolo – il disturbo in questione sia rilevabile sol-

tanto in condizioni sine materia dal punto di vista delle diagnosi or-

ganicistiche. Mi è sembrato di poter qui rilevare una contraddizione 

intrinseca di non poco conto.

Si percepisce inoltre come gli scarni apporti a questa problemati-

ca provenienti dall’ambito psicologico, fi nora soltanto bonariamente 

ammessi a contribuire alla defi nizione clinica di questo disturbo, 

siano stati generati in ambiti teorici lontani dai vertici interpretativi 

propri alla psicologia dinamica e soprattutto dal mio vertice di os-

servazione. Da questo contesto concettualmente vincolante discende 

anche la qualità stessa del linguaggio che mi sono sentito costretto ad 

impiegare (ed ecco qui riemergere la questione semantica) in questo 

capitolo: il lettore vi troverà espressioni molto terrene, ben ancorate 

a una reità che io stesso ho percepito particolarmente concreta, direi 

quasi materica; si tratta di una reità che contiene la rinuncia a qualsi-

voglia tensione verso l’espressione di ipotesi interpretative che non si-

ano quelle stesse conformisticamente ritenute aderenti ai soli fatti che 

si reputano dotati di concretezza e ai dati delle statistiche cliniche.

Tuttavia, proprio traendo spunto da alcune contraddizioni rilevate 

nell’approccio attualmente vigente al DLD, ho ritenuto di esprimere 

un’opinione critica, la quale a mio parere contiene alcuni spunti per 

una ricerca orientata alla comprensione del senso di questo disturbo. 

Non credo infatti che si possa seriamente pensare di curare un di-

sturbo senza averne compreso i signifi cati individuali e anche quelli 

collettivi. 

Si apre qui uno spazio per una differente interpretazione dei si-

gnifi cati simbolici e clinici dell’essere-nel-mondo dei pazienti affetti 

da DLD. Questa apertura intende esprimere un concetto esemplare, 

sintetizzabile nell’affermazione secondo la quale – per quanto con-

cerne gli eventi umani e, nella fattispecie, le categorie cliniche – la 

capacità di comprendere svolge (e continua a svolgere nonostante la 

temperie le sia sfavorevole) un ruolo primario al fi ne di consegui-

re una interpretazione olistica e clinicamente effi cace di quei fatti. 

Rileggendo quanto io stesso ho scritto in questo capitolo, non posso 

mancare di considerare come, dicendo di quei risvolti del DLD non 

più soltanto riferiti ad una presunta dimensione fi siatrico-statistica 


	Cover
	Frontespizio
	Copyright
	Indice
	Introduzione
	I temi di questo libro




