
Come rispondere al bisogno di pace e di giustizia nelle nostre società?
Come accogliere il caos legato a un conflitto? Quali metodologie utiliz-
za il mediatore? Come si lega la mediazione alla giustizia riparativa? 

Il volume cerca di dare risposte a questi e altri interrogativi. Attraver-
so lo strumento della mediazione umanistica dei conflitti, con un ap-
proccio di tipo fenomenologico, il mediatore cerca di restituire il senso
di un’esperienza dolorosa a quanti hanno vissuto un conflitto. La meto-
dologia utilizzata dai mediatori umanistici si articola sia sul piano teori-
co sia su quello pratico: il sapere, il saper fare e il saper essere. Attra-
verso l’esperienza narrativa è possibile costruire uno spazio e un tempo
neutro in cui il reo e la vittima narrano la propria storia insieme a quel-
la dell’altro. La mediazione umanistica, elemento centrale della giusti-
zia riparativa, entra in rapporto di complementarità con l’intero sistema
penale. La riforma Cartabia ha segnato uno snodo importante, un para-
digma nuovo che, recuperando molti elementi del pensiero greco, fa in
modo che la pena sia giustizia ma anche ricomposizione.

Nel testo gli autori invitano a una presa di coscienza collettiva, neces-
saria per rispondere alle crescenti tensioni nella società, attraverso una
pace duratura fondata sulla comprensione e sul riconoscimento reci-
proco. Oggi ci troviamo in una fase di transizione che richiede molta at-
tenzione, ma anche e soprattutto un costante dialogo tra gli operatori di
giustizia, il mondo accademico e i mediatori, per trasformare e costrui-
re comunità riparative.

In quest’ottica il testo si rivolge ai professionisti che lavorano nel
campo della mediazione penale – mediatori, operatori sociali, avvocati,
magistrati – ma anche a quanti desiderano approfondire un nuovo para-
digma di giustizia.

Rosalia Donnici, sociologa, mediatrice penale esperta in programmi di giustizia
riparativa con qualifica di formatore, mediatrice familiare AIMeF. È autrice di nu-
merose pubblicazioni tra cui, Oltre i confini. Mediatori e mediatrici allo specchio
(Fuoco Edizioni, 2016).

Maria Rosa Mondini, pedagogista, già giudice onorario presso il Tribunale per i
minorenni di Bologna, fondatrice nel 2001 del CIMFM a Bologna, mediatrice pena-
le esperta in programmi di giustizia riparativa con qualifica di formatore, mediatri-
ce familiare e supervisore AIMeF. È autrice di numerose pubblicazioni.

FrancoAngeli

GLI
SGUARDI

A cura di
Rosalia Donnici e Maria Rosa Mondini

LA MEDIAZIONE
UMANISTICA

Ambiti, percorsi, prassi,
prospettive

Prefazione di Giovanni Ghibaudi

1422.1.23  R
. D

onnici, M
.R

. M
ondini (

a cura di) LA
 M

E
D

IA
ZIO

N
E

 U
M

A
N

IST
IC

A

€ 25,00 (U)

FrancoAngeli
La passione per le conoscenze

1422.1.23_1422.27  21/11/25  16:00  Pagina 1



Gli sguardi 



I lettori che desiderano informarsi sui libri e le riviste da noi pubblicati 
possono consultare il nostro sito Internet: www.francoangeli.it e iscriversi nella home page 

al servizio “Informatemi” per ricevere via e.mail le segnalazioni delle novità. 



 Front 15,5x23_Layout 1  08/10/19  12:37  Pagina 1

A cura di
Rosalia Donnici e Maria Rosa Mondini

FrancoAngeli

LA MEDIAZIONE
UMANISTICA

Ambiti, percorsi, prassi,
prospettive

Prefazione di Giovanni Ghibaudi



Grafica di copertina: Elena Pellegrini 

Copyright © 2026 by FrancoAngeli s.r.l., Milano, Italy. 

L’opera, comprese tutte le sue parti, è tutelata dalla legge sul diritto d’autore. 
Sono riservati i diritti per Text and Data Mining (TDM), AI training e tutte le tecnologie simili.

L’Utente nel momento in cui effettua il download dell’opera accetta tutte le condizioni della 
licenza d’uso dell’opera previste e comunicate sul sito www.francoangeli.it.

I link attivi presenti nel volume sono forniti dall’autore. L’editore non si assume alcuna 
responsabilità sui link ivi contenuti che rimandano a siti non appartenenti a FrancoAngeli.

ISBN: 9788835189121



5

Indice

Prefazione, di Giovanni Ghibaudi

Introduzione, di Rosalia Donnici

1. La mediazione umanistica. L’arte di mediare come tra-
sformazione della società, di Rosalia Donnici
1. La mediazione umanistica di Jacqueline Morineau
2. La mediazione alla luce della tragedia greca
3. La maschera, lo specchio e la mediazione
4. Le virtù del mediatore: lo specchio, il silenzio e l’u-

miltà
5. L’arte di mediare: “la meta-narrazione come trasfor-

mazione della società”. La metafora dello specchio
6. Le parole del dolore incontrate in mediazione: dalla

teoria alla pratica
7. La parola e la violenza. La violenza e la ragione
8. L’ago e il coltello: rappresentazioni di giustizia e me-

diazione. Il dialogo che ferma la violenza

2. Nei luoghi delle radici di una visionaria. Dall’idea ai
progetti e alla loro realizzazione, di Maria Rosa Mondini
Introduzione
1. Dal Pontevecchio di Bologna a Parigi. Sogno. Viag-

giare senza partire e realtà
2. Un sogno realizzato. Come nasce il CIMFM nel 2001,

fino all’inaugurazione della sede nel 2022
3. Lo sguardo. Gli sguardi incrociati
4. Dubbi e dialoghi. Una questione di metodo

pag.	 7

» 13

» 21
» 21
» 27
» 31

» 33

» 37

» 40
» 43

» 47

» 51
» 51

» 52

» 54
» 56
» 61



6

5.	 Le figure della retorica: similitudine, metafora, trage-
dia e altre esperienze

6.	 I sei rami dell’albero della mediazione umanistica
7.	 Teatro-Mediazione. Punti di incontro. Esperienze 
8.	 Le parole ritrovate: video didattico costruito nell’Isti-

tuto Penale Minorile di Bologna dal titolo “Le Mani”. 
Progetti in carcere

3.	 Critica e crescita della giustizia. Dalle esperienze vissu-
te a nuovi orizzonti di senso, di Claudio Fontana
1.	 Il contesto e le diverse risposte alla sete di giustizia 
2.	 I cambiamenti di paradigma 
3.	 Il paradigma della giustizia riparativa in una fase di 

transizione 
4.	 Giustizia riparativa e sistema giuridico
5.	 Lo spirito della mediazione umanistica 
6.	 La formazione dei mediatori 

4.	 Spegnere i conflitti: teorie e pratiche della mediazione 
umanistica, di Azalen Maria Tomaselli
1.	 La funzione essenziale della mediazione in carcere: un 

cammino verso la difficile libertà
2.	 Verità e narrazione: mettere in scena il proprio con-

flitto
3.	 Il binomio verità-menzogna: la maschera
4.	 Io so di non sapere: il modello maieutico
5.	 Nel cuore della tragedia: teoria, crisi e catarsi 
6.	 Il ritorno di Marta: un esempio di simulata nella Casa 

di Reclusione di Bollate
7.	 Tempo e redenzione: dal caos alla rinascita

Conclusioni, di Rosalia Donnici

Epilogo, di Maria Rosa Mondini

Bibliografia

pag.	 63
»	 65
»	 68

»	 71

»	 79
»	 79
»	 84

»	 87
»	 94
»	 95
»	 103

»	 112

»	 112

»	 118
»	 122
»	 125
»	 128

»	 130
»	 134

»	 143

»	 146

»	 149



7

Prefazione

di Giovanni Ghibaudi*

Jean-Louis Lascoux, autore del Dictionnaire de la Médiation, in un 
suo articolo comparso sul sito di “Village de la Justice”1 evidenzia il pa-
radosso che, il più delle volte, coloro che parlano di mediazione non sono, 
se non in minima parte, quelli che la praticano. Paradosso che non ho in-
contrato quando ho iniziato a leggere La mediazione umanistica. Ambiti, 
percorsi, prassi, prospettive. 

In effetti, sin dalle prime pagine, ho avuto la netta sensazione di tro-
varmi di fronte a un testo pensato e scritto da chi, ormai da anni, la me-
diazione la pratica nel suo lavoro e approccio quotidiano sperimentandosi 
non solo nel campo della giustizia, ma in numerosi altri settori del sociale. 
Approccio che giorno dopo giorno si è trasformato in quella postura che 
sta alla base del nostro essere mediatori perché, al di là dell’agire, abbiamo 
continuato e continuiamo a riflettere e ad approfondire culturalmente tutti 
quegli aspetti che, le pratiche della mediazione e della giustizia riparativa, 
ci hanno permesso di incontrare nel nostro lavoro quotidiano. 

Benché il Titolo IV della riforma Cartabia2 preveda, correttamente, il 
tipo di formazione che i mediatori penali debbono conseguire, non pos-
siamo dimenticare che sin dalle prime esperienze avviate sul territorio 
nazionale, a partire dal Centro Mediazione di Torino nel 1995, i mediatori 

* Presidente del Comitato Nazionale dei mediatori esperti in programmi di giustizia
riparativa e mediazione vittima/reo; ex coordinatore del Centro di Mediazione Penale della 
Città di Torino; vice presidente dell’associazione europea CreE.A, che si occupa di media-
zione sociale per l’inclusione sociale, e supervisore dei mediatori interculturali di strada 
dell’associazione Mosaico di Torino.

1. J.-L. Lascoux, La médiation, ou l’art de penser la “justice” autrement. www.
village-justice.com/articles/mediation-art-penser-justice-autrement,53456.html

2. Decreto Legislativo 10 ottobre 2022, n. 150. Attuazione della Legge 27 settembre
2021, n. 134, recante delega al Governo per l’efficienza del processo penale, nonché in mate-
ria di giustizia riparativa e disposizioni per la celere definizione dei procedimenti giudiziari.

https://www.village-justice.com/articles/mediation-art-penser-justice-autrement,53456.html
https://www.village-justice.com/articles/mediation-art-penser-justice-autrement,53456.html


8

pioneristici, a fronte della inesistenza all’epoca di percorsi formativi spe-
cificatamente dedicati a livello accademico, si sono impegnati, dapprima, 
a formarsi individualmente con i migliori mediatori europei (Morineau, 
Bonafé-Schmitt, Aertsen, Faget, Jullion, ecc.) e internazionali (Umbreit). 
Successivamente tramite l’attività promossa da alcune delle realtà storiche 
nazionali (Ass. Dike di Milano, Coop CRISI di Bari, Ass. CIMFM di Bo-
logna, Fondazione Don Calabria di Verona, Ass. Aleteia ETS di Firenze 
per ricordarne solo le principali), hanno garantito una formazione rigorosa 
sia sul versante della metodologia sia sul versante strutturale. Formazione 
e attività che, nel tempo, hanno permesso e favorito i primi spazi di col-
laborazione con il mondo accademico (la Cattolica di Milano, l’Insubria 
di Como, le Università di Padova, Firenze, Parma, Palermo, Genova, per 
citarne solo alcune). Senza dimenticare l’esperienza sviluppata a Trento, fra 
la Regione Autonoma Trentino-Alto Adige/Südtirol e l’università di Trento, 
e in Sardegna, anche qui fra le Università di Cagliari e Sassari, la Regione 
Sardegna e il Centro giustizia minorile di Cagliari.

Formazione che deve basarsi su tre livelli che si intersecano continua-
mente: il “sapere” (ambito cognitivo), il “saper essere” (ambito introspettivo) 
e il “saper fare” (ambito pragmatico), aspetti sui quali tornerò più avanti.

Storicamente la mediazione di matrice umanistica fonda una delle sue 
caratteristiche principali sulla necessità di cambiare la “lente di osserva-
zione” dei fatti, secondo la definizione di Howard Zehr, l’impostazione del 
presente lavoro ci rimanda, invece, alla figura del “prisma”. Infatti come 
il prisma si caratterizza per il fatto che riesce a scomporre il fascio di lu-
ce nei diversi colori da cui è composta; così dalla narrazione è possibile 
evidenziare il silenzio e la parola, il dicibile e l’indicibile, le emozioni e i 
vissuti personali, il senso di giustizia e il bisogno di giustizia della persona 
che ha subito e della persona che ha agito il reato, il riconoscimento e il 
perdono, l’atteso e l’inatteso. Tale immagine mi si è affacciata alla mente 
rileggendo i singoli capitoli di cui si compone il testo curato da Rosalia 
Donnici e Maria Rosa Mondini e che vede la collaborazione di Claudio 
Fontana e di Azalen Maria Tomaselli; o meglio le parole che vengono 
riprese da ciascuna/o delle/del autrici/autore arricchendole con i rimandi 
etimologici, culturali, filosofici, teologici, letterari, antropologici, giuridici, 
psicologici di cui ciascuno di essi è portatore.

Parole che affondano la loro molteplicità di significati e di significan-
ti nel dialogo fra esseri umani contrapposti da un reato che, come ci ha 
insegnato a suo tempo Marco Bouchard3, è un evento relazionale, a cui 

3. Marco Bouchard, ex magistrato, uno dei fondatori del primo Centro di Mediazione 
Penale a Torino (1995) e della Rete Dafne Torino (2008).



9

viene offerto uno spazio di ascolto libero, consensuale, confidenziale che, 
se gestito correttamente, permetterà di passare dalla “oggettivazione del 
soggetto alla soggettivazione dell’oggetto”4. Dialogo e ascolto empatico che 
offrono lo spazio, come ci suggerisce Gérard Delteil per “una chiamata al-
la responsabilità […] prendersi cura dell’umano, nella sua vulnerabilità, la-
vorare alla costruzione della coesistenza e della convivialità degli umani”5.

Rosalia Donnici6 ci introduce alla conoscenza della mediazione uma-
nistica che si è andata sviluppando, soprattutto qui in Italia, alla luce 
di quel modello messo a punto da Jacqueline Morineau. Modello che, 
partendo da quanto ci insegna la tragedia greca, si sviluppa intorno alla 
funzione della maschera, del racconto e dello specchio e che, come scrive 
Rosalia, “nel suo modello umanistico interseca, sovrappone, fa dialogare 
varie discipline con garbo e maestria”7. Il che favorisce lo sviluppo del 
percorso di mediazione attraverso le tre fasi individuate da Jacqueline: la 
teoria (che comporta la narrazione dei fatti dal punto di vista di ciascuno 
dei confliggenti); la krisis (che comporta la rilettura delle emozioni) e la 
katarsi (che si sviluppa attraverso l’espressione e il riconoscimento della 
sofferenza). 

Fasi che richiedono da parte del mediatore la capacità di mantenere 
una profonda umiltà (nella stanza di mediazione si entra con la testa vuo-
ta dai pre-giudizi culturali e professionali), di saper utilizzare il silenzio 
(“ma lei, mi legge nell’anima?” mi chiedeva spesso una vittima nel corso 
dei colloqui individuali), di garantire quell’ascolto empatico fondamentale 
per incoraggiare e sostenere un dialogo costruttivo volto a ricucire le ferite 
emozionali, di non giudicare, il che implica un continuo esercizio su se 
stessi; di mantenersi equiprossimo quale garanzia di un accompagnamento 
che faciliti la riappropriazione del conflitto relazionale dei mediandi.

Maria Rosa Mondini8, con maestria e umanità ci accompagna a sco-
prire, tramite la sua storia personale di mediatrice dalle mani in pasta e di 
formatrice alla mediazione umanistica, la ricchezza e le potenzialità offerte 
da questo modello che si è, negli anni, saputo imporre all’attenzione degli 
operatori della giustizia, ma che continua a interrogare i medesimi sulle 
sue potenzialità nascoste e sulla necessità di esplorare i nuovi sentieri che 
si aprono e/o si richiamano alla gestione della giustizia. 

4. Lucien Hounkpatin, dagli appunti del percorso di formazione per “Mediatori inter-
culturali di strada” tenuto a Torino negli anni 2001/2002 su incarico della Città di Torino, 
Assessorato alla Gioventù.

5. G. Deltei (2022), Al di là del Silenzio, Edizioni Qiqajon, p. 185.
6. R. Donnici, Cap. 1, La Mediazione Umanistica, pp. 23-52.
7. R. Donnici, Cap. 1, Ivi, p. 26.
8. M.R. Mondini, Cap. 2, Nei luoghi delle radici di una visionaria, pp. 53-80.



10

Uno dei verbi, coniato immagino da Maria Rosa stessa, che intro-
duce nel suo elaborato è “sguardare”, quale termine da leggere come un 
rafforzativo di guardare: “L’ampiezza e la profondità del nostro sguardo 
sono misura dell’orizzonte di significati che sappiamo cogliere. Significati 
che muovono le emozioni, i sentimenti che influenzano le nostre azioni, 
reazioni e intenzioni…”9. Lo sguardo che, dietro il suo fascino e contem-
poraneamente il suo mistero, chiama i confliggenti a intraprendere quella 
ricerca di umanità profonda che, attraverso il raccontare e il raccontarsi, 
si apre al silenzio e alla parola, al dialogo e al riconoscimento reciproco; 
in una parola a “quell’inatteso a cui un dio apre la porta”, come ci ricorda 
Euripide nella Baccanti, che spariglia le carte del passato per instradare i 
singoli lungo i sentieri di un futuro che sappia dare senso e significato al 
loro bisogno di giustizia, ma soprattutto sappia ridare ordine al disordine 
emotivo dei singoli. 

Con Maria Rosa e altri mediatori pionieri nell’introduzione della me-
diazione e della giustizia riparativa nelle prassi quotidiane, benché all’ini-
zio l’attività fosse esclusivamente rivolta al mondo minorile, nel tempo ci 
si è resi conto che il tema della mediazione non poteva e non può rimanere 
di esclusiva pertinenza del sistema penale, in quanto riguarda anche e so-
prattutto la “communitas” la cui esistenza si fonda sull’interazione delle 
relazioni umane. La storia, infatti, ci ricorda che ciascun centro di media-
zione, operante sul territorio nazionale e caratterizzato dalla formazione 
umanistica, negli anni ha avviato progetti di mediazione in vari settori 
(scolastico, sanitario, di gestione dei conflitti di vicinato, ecc.), proponendo, 
forse più inconsciamente che consapevolmente, interventi che vanno nella 
direzione della prevenzione primaria e secondaria, come opportunamente 
ci racconta sinteticamente la Mondini.

Claudio Fontana10, sceglie di sviluppare il suo ragionamento allargando 
la visuale attraverso un percorso che mette in relazione il pensiero legato a 
diversi intellettuali che, a partire dal secolo scorso, hanno affrontato i temi 
legati alla mediazione umanistica focalizzando la loro attenzione su aspetti 
specifici (Ceretti, Honneth, Garland, Colombo, Mannozzi, Lodigiani, Man-
cini, Eusebi, Mazzuccato, Zehr, Habermas, ecc.). Il crinale culturale del 
suo ragionamento interseca le diverse risposte alla sete di giustizia che, dal 
piano di una mera “giustizia punitiva” (al male si risponde infliggendo al-
tro male), man mano ci invita a cogliere la sfida di una giustizia riparativa 

9. M.R. Mondini, Cap. 2, Ivi, p. 59.
10. C. Fontana, Cap. 3, Critica e crescita della Giustizia. Dalle esperienze vissute a 

nuovi orizzonti di senso, pp. 81-113.



11

(che Claudio chiama giustizia non vendicativa11), che pone al centro della 
sua azione i temi del riconoscimento (legati alla sofferenza della vittima e 
del reo, ma non solo) e della responsabilizzazione (rispondo non del reato, 
ma delle conseguenze che il mio agito ha prodotto nella persona che ho of-
feso). Ma questi percorsi non possono che intrecciarsi con una formazione, 
permanente, multidisciplinare e interdisciplinare, che sappia offrire, attra-
verso quel costante senso di meraviglia che anima lo spirito della ricerca 
sia dal punto di vista personale sia da quello collettivo delle singole équi-
pes dei mediatori, gli stimoli culturali di cui sono ricche “le parole” della 
mediazione umanistica e della giustizia riparativa. 

Il tutto senza dimenticare che, oggi, ci troviamo in una fase di tran-
sizione che richiede molta attenzione, ma anche e soprattutto un costante 
dialogo fra operatori di giustizia (magistrati, avvocati, operatori sociali), 
il mondo accademico nelle sue varie articolazioni, e i mediatori. Dialogo 
capace di andare oltre la specifica formazione professionale e culturale dei 
singoli, se solo saprà lasciarsi affascinare dalle opportunità offerte dall’e-
splorazione di nuovi sentieri sulla via della ricerca di un nuovo modello di 
risposta al bisogno di giustizia che ha, da sempre, caratterizzato l’umano 
che è in noi, come già ci ha tramandato Eraclito quando afferma: “Di giu-
stizia neppur saprebbero se non ci fossero queste cose (le cose ingiuste)”.

Azalen Maria Tomaselli12 ci introduce al significato e all’opportunità 
della mediazione umanistica in quella fase di risposta al reato caratteriz-
zata dallo sconto pena, accompagnando il lettore alla scoperta della sua 
funzione nel mondo carcerario a partire dalla “categoria della responsabi-
lità per ricomporre le fratture sociali e dare ristoro alle vittime”13. L’impo-
stazione del suo elaborato mi ha rammentato lo sfondo di un palcoscenico 
lungo il quale appare snodarsi la sua riflessione, a partire dai testi di Jac-
queline Morineau e arricchita dalla formazione seguita presso il CIMFM 
di Bologna. Ritroviamo i termini già incontrati nelle pagine precedenti, 
ma arricchiti da una rilettura filosofica e religiosa che offre nuovi stimoli 
alla riflessione in atto, a partire dalla necessità di un lavoro introspettivo, 
da parte dei mediatori, per imparare a coniugare il “sapere” con il “saper 
essere”, prima di trasformarlo in “saper fare”. 

Pensiamo a come il “narrare” sia un elemento importante per rag-
giungere quella “verità” all’interno della quale gli attori di un evento re-
lazionale conflittuale, quale può essere un reato, si possono riconoscere e 

11. C. Fontana, Cap. 3, Ivi, p. 84.
12. A.M. Tomaselli, Cap. 4, Spegnere i conflitti: teorie e pratiche della mediazione 

umanistica, pp. 114-144.
13. A.M. Tomaselli, Cap. 4, Ivi, p. 115.



12

riconoscono l’altro da sé. Ma per imparare a padroneggiare “verità e narra-
zione” è fondamentale partire dalla “scenarizzazione” dei propri conflitti. 
Scenarizzazione che comporta l’uso della maschera, la capacità di coglie-
re il dicibile e l’indicibile, il linguaggio del silenzio che, come ci indica 
Gérard Delteil, “è anche la traccia di una parola di cui sperimentiamo la 
mancanza, la fessura attraverso la quale quella parola può ancora venire 
a sorprenderci”14, attraverso la narrazione dei fatti (teoria), la lettura delle 
emozioni (krisis), il riconoscimento della sofferenza (katarsi): elementi che 
Azalen riesce a fornirci attraverso il racconto di una simulata presso la 
Casa di Reclusione di Bollate e un incontro, online, fra un detenuto e una 
vittima aspecifica e, successivamente, una videoconferenza fra il medesimo 
detenuto e i membri di quella che in passato fu la sua comunità parroc-
chiale.

Ciò che emerge dalle riflessioni presenti nel presente elaborato è la ric-
chezza degli stimoli che ci vengono offerti, consapevoli che ci troviamo di 
fronte non a un modello statico ma a un altro modo di pensare il conflitto 
attraverso la lettura delle relazioni. E proprio per questo, destinato a inter-
rogare i sistemi cardine della societas, quello politico e quello giudiziario, 
sulla necessità di trasformare il nostro modo di costruire comunità. 

A conclusione di questa prefazione ritorno alle stimolanti parole di 
Jean-Louis Lascoux: “Se l’istituzione inizia a muoversi, allora sì, è un 
segnale. Ma un’effettiva evoluzione istituzionale avverrà quando gli stes-
si mediatori professionisti saranno gli artefici di un rapporto diverso da 
quello che si chiama giustizia, un rapporto che non coinvolge più solo le 
decisioni, ma la qualità dei rapporti nella vita della società. Forse dovremo 
aspettare un’altra generazione. Ma è già lì, in germe. Sta a noi (voi) fargli 
spazio”15. 

Monasterolo Torinese, 21.08.2025

14. G. Deltei (2022), Al di là del Silenzio, Edizioni Qiqajon, p. 57.
15. Jean-Luois Lascoux, La médiation, ou l’art de penser la “justice” autrement. 

www.village-justice.com/articles/mediation-art-penser-justice-autrement,53456.html
La traduzione del testo è a cura dello scrivente.

https://www.village-justice.com/articles/mediation-art-penser-justice-autrement,53456.html


13

Introduzione

di Rosalia Donnici

Il libro nei diversi capitoli affronta il tema della mediazione umanistica 
dei conflitti, a partire dal modello umanistico di Jacqueline Morineau; ne 
esplora i diversi ambiti di intervento (sociale, familiare, scolastico e pena-
le), i diversi percorsi e le diverse prassi. Lo spirito della mediazione umani-
stica può attraversare tutti i campi e i metodi della giustizia riparativa, che 
può entrare a sua volta in un rapporto di complementarità con il sistema 
penale nel suo complesso. Le esperienze personali di vita degli autori, in 
una dimensione professionale come mediatori e studiosi, ma anche in una 
dimensione più profondamente esistenziale, si sono intrecciate con la storia 
e l’affermazione della mediazione. La riforma del diritto penale, la cosid-
detta “riforma Cartabia”, dà pieno riconoscimento giuridico alla giustizia 
riparativa e dà valore alle esperienze compiute per estendere le pratiche 
riparative a tutti i contesti, mantenendo l’ancoraggio al metodo umanistico, 
che considera le persone in tutte le loro dimensioni. 

Il testo scritto a quattro mani è stato curato da Rosalia Donnici e da 
Maria Rosa Mondini. Nel percorso di studio sulla mediazione gli autori si 
sono imbattuti nell’applicazione della storia passata e della sua attualità, 
partendo dalle esperienze personali di vita, sia come mediatori, che come 
studiosi, all’applicazione nel sociale, approfondendone i diversi ambiti di 
applicazione. Gli autori partiti da vissuti e formazioni differenti si sono 
posti due domande fondamentali: come abbiamo incontrato la mediazione 
umanistica? Che cosa ha cambiato in noi e di noi? Quale l’approccio ripa-
rativo nei diversi contesti della vita sociale? 

Da sempre l’uomo ha avuto necessità di mediatori e di mediatrici. Co-
struttori di ponti tra un mondo e l’altro, da vissuti di separazione a quelli 
di unione, da dolorosi conflitti verso la trasformazione di questi, per un 
avvenire di pace comune. Siamo ormai circondati dai conflitti, che quanto 
necessari allo spirito umano diventano e si trasformano, molto spesso, in 



14

delle vere e proprie guerre, che dal personale, dall’umano, si muovono ver-
so il sociale, il globale e in ultima analisi verso i conflitti armati (le guerre) 
che viviamo ancora e tutt’ora nel mondo, in maniera brutale. Lo scenario 
mondiale è segnato all’orizzonte dal sangue versato. I bagliori della guerra 
ci mostrano che anche anime innocenti come i bambini, le donne, i malati 
negli ospedali bombardati, gli anziani, tutti i fragili intoccabili, sono trafit-
ti e annientati dalla violenza dei potenti, che li disumanizza rendendoli fa-
cili vittime in-visibili. La violenza estrema sembra normale, questo sì agli 
occhi dei potenti del pianeta terra, ma ingiusta e profondamente dolorosa 
alla gente comune, che ne sente lo strazio. 

Nel primo capitolo, di cui sono autrice, viene presentato il modello 
umanistico-dialogico di Jacqueline Morineau. Partendo dal concetto po-
lisemantico di mediazione, arriva alla pratica della mediazione alla luce 
della tragedia greca, nei suoi sviluppi attraverso le fasi della theoria, della 
krisis e della katarsis. Nella mediazione le persone apparentemente non 
portano delle maschere, ma spesso sono chiuse e sbarrate nei loro ruoli dai 
quali diventa molto difficile uscire. Nei gruppi di formazione alla media-
zione si fanno usare delle vere e proprie maschere, nell’ultima fase della 
mediazione la catarsi, per mettere in contatto le persone con le loro verità 
nascoste, lontane dai loro ruoli, dove spesso ci si nasconde per non essere 
feriti, denigrati, o non riconosciuti. 

La mediazione umanistica è prevalentemente un’esperienza narrativa, 
uno spazio e un tempo per narrare la propria storia insieme all’altro. Rap-
presenta uno spazio dove ci si interroga e nel quale si può portare il no-
stro bisogno di sapere: la nostra e l’altrui ricerca di verità. È lo spazio per 
incontrare il volto dell’altro. Il volto ha un senso non per le sue relazioni, 
ma a partire da sé stesso. L’espressione non ci dà la conoscenza degli altri, 
non parla di qualcuno, ma è un invito a parlare a qualcuno; questo fa sì che 
l’altro divenga un interlocutore. La parola può donare luce e dignità se ne 
sa essere portatrice. La parola è espressione e concretezza immediata della 
moralità e della bellezza della persona. Parole armate, cariche di risenti-
mento, di odio, di profondo dissenso, ne tradiscono l’originale eccellente 
umanità. La parola è la prima e più personale delle scelte, rivelatrici della 
persona stessa e del suo sentire.

Virtù del mediatore sono lo specchio, il silenzio e l’umiltà. Sappiamo 
che solo una minima parte della comunicazione umana è fatta dalle parole, 
il silenzio a volte dice più di mille parole, attraverso il linguaggio del cor-
po, tramite la nostra postura, dall’espressione degli occhi possiamo dire, 
o non dire. Il superamento del conflitto si ha dunque tramite la maieutica, 
l’interrogarsi e l’empatia. Lo scambio che avviene nell’azione tragica è mol-
to più di uno scambio fra dati e saperi. Il tempo nuovo della mediazione 



15

attraverso il superamento del conflitto, porta le parti a un riconoscimento 
reciproco dove i mediati diventano i protagonisti della risoluzione del loro 
conflitto. La mediazione permette, fuori dai confini conosciuti, sconfinando 
in dimore provvisorie e inconsuete, di incontrare l’estraneo, lo straniero, 
l’indicibile, l’incomprensibile, fuori e dentro di noi, in uno spazio abitabile 
e contrapposto. L’incontro con l’Altro mette in risalto l’estraneità nostra e 
altrui, facendoci toccare, a volte in maniera dolorosa, i nostri limiti.

Tramite l’ascolto attivo, le domande aperte, i rinvii, le metafore, le 
sintesi e le mini-sintesi il mediatore favorisce le parti in conflitto a un 
chiarimento e l’approfondimento del conflitto si conquista attraverso l’im-
parzialità e l’equoprossimità, altre virtù del mediatore. Se c’è l’ascolto, 
c’è il dire. Le parole incontrate in mediazione, spesso sono le parole del 
dolore. Il dolore è pathos, è tragedia in quanto contrasto, resistenza dell’i-
neluttabile. Dall’analisi fatta la mediazione umanistica è vista quindi come 
uno strumento complementare alla giustizia riparativa. Una delle strade da 
perseguire. L’ingiustizia subita muove alla ricerca di giustizia. 

Il secondo capitolo traccia il cammino della mediazione dall’esperienza 
di una persona, che ha permesso di trascinare i tanti; muove dall’esperien-
za, dai luoghi, dalle radici di una visionaria, Maria Rosa Mondini, che 
ha fondato a Bologna nel 2001 il CIMFM (Centro Italiano di Mediazione 
Formazione alla Mediazione), come ramo del Centro francese CMFM, in 
stretta collaborazione di Jacqueline Morineau, che ne fu Presidente onora-
ria fino al luglio del 2023, in quella notte tra il 14 e il 15 in cui ha lasciato 
il suo corpo, e ancora vive in tutti noi con una nostalgia-gratitudine. Il 
Centro nato con l’idea di operare nel campo penale le mediazioni tra gli 
autori del reato e le vittime, pian piano la potenza della mediazione uma-
nistica, come strumento per affrontare e ricomporre ogni tipo di conflitto 
in ogni campo, ha spinto i mediatori a uscire dal loro guscio. Dal Centro 
di mediazione, il CIMFM, si è trasformato in Centro polifunzionale di 
giustizia riparativa. Mediazione dei conflitti, mediazione penale, sociale e 
familiare, inglobando i conflitti che sfociano in reati, commessi in ambito 
familiare, sociale e comunitario.

Da questo capitolo si evince che la storia è molto importante, tutto 
nasce dal passato. Il futuro si traccia dal passato nella sua realizzazione. 
Parigi l’aspettava, una realtà senza delusioni. I luoghi non sono mai sce-
nari neutri delle nostre azioni e della nostra vita. La nascita del Centro di 
mediazione è stato un bisogno di trovare la risposta allo sguardo pieno di 
vergogna, imbarazzo, senso di colpa dei ragazzi che incontrava durante 
l’udienza come Giudice Onorario al Tribunale per i minorenni di Bologna 
(1992), ai quali la Giustizia tradizionale, pur con tutte le peculiarità del 
processo minorile, non era in grado di rispondere. Per non parlare dei geni-



16

tori presenti che sapevano di avere un ragazzo in conflitto con la legge, ma 
non fino al punto di ascoltare la tipologia del reato, per la comunità ferita 
nel suo bisogno di sicurezza, per i cittadini sempre più incattiviti nel detto: 
“buttiamo via la chiave”. 

Infine, l’assenza delle vittime pesava nelle aule giudiziarie. La consa-
pevolezza che il punire l’autore del reato, lavorare con lui e per lui, poteva 
sicuramente portare un beneficio e rappresentare una svolta nella sua vita, 
lasciando fuori la parte offesa non solo non rispettava i bisogni, le sue ne-
cessità per “la perdita del prima”, ma cristallizzava ancor di più la frattura 
relazionale tra le parti. 

Nel corso degli anni la giustizia riparativa ha animato le azioni del 
CIMFM e permesso di incontrare la sofferenza delle persone, in partico-
lare i giovani, i minorenni, riaprendo loro orizzonti più vasti e spazi di 
riacquistata autonomia e libertà. La mediazione lavora sulle esperienze di 
ingiustizia e coglie il dolore che ne deriva creando un tempo per la parola. 
Anche perché della vittima non risponde completamente il processo pe-
nale, come era disciplinato prima dell’entrata in vigore della riforma Car-
tabia. La vittima attende una risposta che restituisca la sua dignità, il suo 
riconoscimento come persona. A ciò cerca di rispondere l’attività di media-
zione e di giustizia riparativa di cui si occupa il nostro Centro.

Nel terzo capitolo l’autore Claudio Fontana prende le mosse dal conte-
sto in cui si colloca la domanda di giustizia, lo scenario mondiale segnato 
all’orizzonte dal sangue versato, dall’uso della forza al di là delle regole. 
Gli atteggiamenti predatori producono esclusione dal punto di vista socia-
le e rifiuti, scarti, devastazioni dal punto di vista ecologico, mettendo in 
crisi in modo minaccioso il rapporto dell’intera umanità con la Terra. La 
metafora della guerra si insinua anche nel linguaggio e nella vita quotidia-
na, enfatizza le polarizzazioni, vede nell’altro un nemico, fino a rafforzare 
quelle che Ceretti e Natali definiscono come cosmologie violente. In questo 
contesto, opposto all’approccio riparativo e allo spirito della mediazione, 
come rispondere al bisogno di pace e alla sete di giustizia? Occorre andare 
oltre l’Homo Oeconomicus e le sue paure, compiere un decisivo salto cul-
turale che, ci renda capaci di prenderci cura dell’altro e della Terra, un sal-
to culturale mosso da riflessioni, motivazioni culturali, scientifiche e teori-
che, ma sostenuto anche da fattori emotivi, dalla mobilitazione di passioni 
pro-sociali e non rassegnati alle passioni tristi.

In campo penale tanto la vittima che il reo possono essere per sempre 
inchiodate al loro passato, che li ha uniti e divisi nel dolore. La vittima 
viene abbandonata nella sua solitudine a cui non pongono reale rimedio i 
rituali di punizione dell’autore del reato. La giustizia riparativa invece lo 
pone dinnanzi al volto di chi lo ha subito, che ottiene così da parte sua il 



17

riconoscimento della sua sofferenza. Non la stigmatizzazione e l’esclusione 
ma la reintegrazione e la ricucitura dei rapporti sociali, in cui sono coin-
volte le comunità e l’attuazione di azioni riparative costituiscono il fine 
della mediazione e della giustizia riparativa. Una giustizia che ha un forte 
rapporto con il carattere autenticamente democratico di una società. Negli 
ultimi decenni questa nuova modalità di fare giustizia ha trovato espressio-
ne in raccomandazioni e direttive a livello internazionale e numerosi paesi 
hanno inserito la giustizia riparativa all’interno delle loro legislazioni e ne 
hanno sperimentato efficacemente le pratiche. Questo è avvenuto anche in 
Italia grazie a pratiche pionieristiche di mediazione e di giustizia riparativa 
che si sono diffuse e consolidate nel corso degli anni e hanno predisposto 
e tenacemente lavorato il terreno su cui si è posata la riforma del diritto 
penale, la cosiddetta riforma Cartabia.

Il pieno riconoscimento giuridico della giustizia riparativa segna uno 
snodo importante. Comporta nella fase di transizione molte operazioni, 
nella definizione delle competenze e dei ruoli, negli aspetti organizzativi 
e anche economici; una piena attuazione della giustizia riparativa che ne 
mantenga e rafforzi le caratteristiche e le potenzialità richiede l’attivazione 
di molte dinamiche tra loro coordinate; queste dinamiche vanno seguite 
con grande attenzione e con cura, perché alle affermazioni di principio 
faccia seguito una concreta effettuazione. 

Un nuovo paradigma, come nel caso della giustizia riparativa, ci porta 
a cambiare le lenti, è un modo straordinario e rivoluzionario di vedere il 
mondo. Un paradigma nuovo, ma che recupera molti elementi del pensiero 
greco. Come ogni mutamento di paradigma, anche in questo caso è un pas-
saggio difficile e delicato, entusiasmante ma rischioso. Dai pochi “scien-
ziati rivoluzionari”, Jacqueline Morineau ne costituisce un chiaro esempio, 
si deve passare agli “scienziati normali”, coloro che dovranno operare in 
modo diffuso e nella quotidianità delle situazioni concrete senza per que-
sto ridursi alla pura routine e anzi portando sviluppi innovativi solo latenti 
nelle intuizioni iniziali. Secondo una metafora usata da Grazia Mannozzi, 
coloro che hanno inaugurato e sviluppato la mediazione umanistica e la 
giustizia riparativa sono “piante pioniere”. Ora si tratta di creare un intero 
ecosistema.

Accanto ai motivi di criticità, e consapevoli che nessun nuovo paradig-
ma nasce perfettamente completo e richiede una fase di accompagnamento 
e protezione per diventare pienamente adulto, esistono invece punti di forza 
già esistenti, vettori e tensioni che sbloccano le situazioni irrigidite, spin-
gono nella direzione di una crescente affermazione. Sono possibili strade 
diverse, ma per percorrerle occorre crearne concretamente le condizioni, 
domandarsi, sulla base delle esperienze compiute, quali possono essere le 



18

modalità più efficaci per la formazione dei mediatori, delle persone coin-
volte a vario titolo e con diversi ruoli nel campo della giustizia e, più in 
generale in ogni contesto sociale dove le relazioni sono attraversate fisiolo-
gicamente da conflitti da gestire già prima che divengano distruttivi. 

In ultima analisi, il concetto più corretto, con un forte spessore scienti-
fico, è secondo l’autore quello di coevoluzione; tutti gli elementi coinvolti, 
attraverso il dialogo tra le persone e con un forte impegno di formazione e 
di lavoro culturale nei diversi ambiti sociali, si modificano reciprocamente 
permettendo di raggiungere un reciproco vantaggio in un gioco che non è a 
somma zero. Un processo aperto, anche imprevedibile non immediato, che 
richiede tempi per svilupparsi e affermarsi appieno. 

Nel quarto e ultimo capitolo l’autrice Azalen Maria Tomaselli, psicote-
rapeuta e mediatrice dei conflitti, affronta la funzione essenziale della me-
diazione umanistica in carcere, un cammino verso una libertà che diventa 
col tempo molto difficile. Cosa rimane fuori le mura del carcere, cosa ri-
trovano i carcerati dopo aver scontato la propria pena, soprattutto nei reati 
minori? Come spegnere il conflitto quando ci si trova in percorsi di giusti-
zia riparativa e mediazione in un luogo difficile e oscuro come il carcere? 

Negli anni Settanta, andando indietro nel tempo, si fa strada un’idea 
alternativa di giustizia, senza benda né spada, capace di dare risposta alla 
rottura provocata dalla potenza dirompente di un conflitto e di lavorare 
con i soli strumenti del linguaggio e del dialogo. È la Restorative Justice, 
chiamata a operare a livello europeo con la categoria della responsabilità 
(oltre a quella della consapevolezza) per ricomporre le fratture sociali e 
dare ristoro alle vittime. Si apre un orizzonte che ribalta la semantica e la 
sintassi delle procedure ordinarie, per proporre un’immagine poco trionfa-
le, simbolicamente nuda di una giustizia protesa verso una bilancia a bracci 
disuguali. In aiuto a questa forma di giustizia, con limiti ontologici, dotata 
di equilibrio (la bilancia) e di forza (la spada) viene in aiuto una visione 
alternativa ed equiprossima volta a riconoscere uguale dignità, unicità e 
umanità tanto al colpevole, quanto alla vittima. In questo scenario Jacque-
line Morineau si presenta con un paradigma inedito, che mette al centro la 
ricerca della verità e, inevitabilmente, quella dell’ascolto.

Nello spazio di parola e di ascolto, la vicenda biografica delle parti 
tesse la trama di un legame sociale e di una responsabilità relazionale, 
catalizzate dai mediatori (tre o cinque) esterni al conflitto, che si fanno 
portavoce di una giustizia “minore”. O, semplicemente di una giustizia 
altra, non articolata sul dominio anonimo e astrattamente egualitario della 
legge, ma dialogante. In tal modo la verità (o, meglio, le verità) dei soggetti 
contendenti, si trasforma in ricerca di una conoscenza che penetri la natura 
delle cose, per pacificare le controversie o renderle meno aspre e violente. 



19

Per J. Morineau assegnare la risoluzione di un conflitto alle stesse persone 
che ne hanno fatto esperienza significa, infatti, ritornare alle origini del 
concetto stesso di giustizia, alle sue radici nella coscienza dell’uomo sin 
dal principio della creazione. È la risposta all’aspirazione comune di tutti 
gli uomini alla pace.

J. Morineau contrappone alla spiritualità e a creare le condizioni per 
vivere bene e in armonia, rispondendo ai bisogni veri dell’uomo. Guarda 
alla civiltà classica con i suoi valori etici, estetici e spirituali per costrui-
re la sua utopia: una giustizia del dialogo. La bellezza che promana dalle 
statue, l’ineffabile armonia che l’aveva salvata dandole la speranza non 
solo di sopravvivere, ma di vivere convergono verso questa pratica inedita, 
dove gli antichi temi del cosiddetto pessimismo greco, resi immortali dalla 
tragedia attica, prendono forma trasfigurati, nell’ambito della relazione dia-
logica tra le parti antagoniste. 

I vincoli del destino e della superiore volontà degli dèi, iscritti nell’u-
niverso tragico sostituiti dai vincoli attuali di dinamiche che sfuggono al 
controllo dei singoli, effettuano il passaggio dal senso di impotenza alla 
libertà di compiere una scelta. È l’itinerario dalla morte alla vita nello spa-
zio ricettacolo della stanza della mediazione che dà sollievo ai mediandi, 
eliminando i rischi di una giustizia ritorsiva. J. Morineau usa questo pa-
radosso – la mediazione umanistica – ispirandosi al dispositivo del teatro 
greco. Scegliere di far conoscere la mediazione umanistica a chi, soggioga-
to dal caos emozionale, stava soffrendo le conseguenze di gesti violenti era 
l’unico modo per verificarne la natura trasformativa. 

Il secondo lemma mediare era riferito alla mediazione umanistica che 
stava fiorendo in Italia in vari Centri e che stava svolgendo un’opera di for-
mazione intensa e capillare grazie all’apporto dell’Università di Milano, di 
Bologna e di altri atenei. Era un felice connubio di energie e di entusiasmi 
per questa nuova forma di giustizia, che non escludeva quella ordinaria, ma 
stava in un dialogo fecondo dentro un paradigma plurale. Una giustizia dal 
basso e dell’incontro, verso una di impianto gerarchico con ruoli e funzioni 
ben definiti. 

Diventare ed essere mediatori è stata una scelta coraggiosa. Una scelta 
che richiede determinazione e forza nell’affrontare un’esperienza intensa, 
e con passaggi difficili, ma trasformatrice e che apre a spazi di autonomia 
e di libertà. La formazione alla mediazione è un lavoro molto duro e di 
esplorazione della profondità dell’essere. Ancora oggi il cammino è imper-
vio dal di dentro con la formazione continua, e la supervisione, al fuori 
con la pratica attiva nella stanza della mediazione. La naturale predispo-
sizione dei mediatori umanistici è quella di mettersi all’ascolto dell’altro, 
di sentire le sue emozioni, i suoi silenzi ed esitazioni, le sue espressioni 


	Cover
	Frontespizio
	Copyright
	Indice
	Prefazione
	Introduzione



