
Fr
an

co
An

ge
li

Cristina Fiore

La narrazione nel counseling
Strumenti per l’incontro: ascolto,
riformulazione, senso

Prefazione di
Alessandra Benedetta Caporale

C
O

U
N

SE
LI

N
G





 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

I lettori che desiderano informarsi sui libri e le riviste da noi pubblicati 
possono consultare il nostro sito Internet: www.francoangeli.it e iscriversi nella home page 

al servizio “Informatemi” per ricevere via e.mail le segnalazioni delle novità 
o scrivere, inviando il loro indirizzo, a “FrancoAngeli, viale Monza 106, 20127 Milano”. 



 Front 15,5x23_Layout 1  08/10/19  12:37  Pagina 1

FrancoAngeli

Cristina Fiore

La narrazione nel counseling
Strumenti per l’incontro: ascolto,
riformulazione, senso

Prefazione di
Alessandra Benedetta Caporale

COUNSELING



Immagine di copertina: iStock.com/tomozina  

Isbn e-book: 9788835188940

Copyright © 2026 by FrancoAngeli s.r.l., Milano, Italy. 

L’opera, comprese tutte le sue parti, è tutelata dalla legge sul diritto d’autore. 
Sono riservati i diritti per Text and Data Mining (TDM), AI training e tutte le tecnologie simili. 

L’Utente nel momento in cui effettua il download dell’opera accetta tutte le condizioni della licenza 
d’uso dell’opera previste e comunicate sul sito www.francoangeli.it.



A Micol e Benedetta, le storie che più amo al mondo





7

Indice

Prefazione, di Alessandra Benedetta Caporale

Introduzione

1.	 L’umano racconta per esistere
1.	 L’essere umano come animale narrante
2.	 Memoria, identità e verità soggettiva
3.	 Comunicare è costruire senso

2.	 La relazione che accoglie la narrazione
1.	 Narrazione e relazione d’aiuto
2.	 La postura del facilitatore: empatia, congruenza, au-

tenticità
3.	 Le parole che curano: dialogo, risonanza e cambia-

mento

3.	 Facilitare la parola: linguaggio, cornici, riformulazione
1.	 Linguaggio e cornici: facilitare la narrazione con con-

sapevolezza
2.	 La riformulazione: rispecchiare senza interpretare

4.	 Dare forma al racconto: grammatica, struttura, lenti 
d’ascolto
1.	 La grammatica del cambiamento: verbi, sintassi, im-

magini mentali
2.	 Le forme del racconto: elementi e struttura dello story-

telling
3.	 Il ciclo dell’eroe nella relazione d’aiuto

pag.	 9

»	 11

»	 13
»	 13
»	 15
»	 17

»	 21
»	 21

»	 27

»	 31

»	 34

»	 34
»	 42

»	 53

»	 53

»	 61
»	 75



8

5.	 La cassetta degli attrezzi
	1. Schede trasversali
	2. Schede – Linguaggio e cornici
	3. Schede – Riformulazione
	4. Schede – Grammatica del cambiamento
	5. Schede – Le forme del racconto

6.	 Dalla teoria alla pratica: casi esemplificativi
1.	 Oggetti-ancora e distacco
2.	 Lutto improvviso e promesse rinviate
3.	 Lessico dell’addio
4.	 Felicità, confini e riconoscimento
5.	 Pieno/vuoto: dal riempire al desiderare
6.	 Momento di transizione e riconoscimento
7.	 Giudizio altrui e mossa piccola
8.	 Risonanza emotiva: dall’opposizione all’accoglienza
9.	 Dignità e confini dopo una relazione svalutante
10. Perfezionismo e «basta così»
11. «No che tiene»: colpa, lealtà e confini gentili

7.	 Counseling e neuroscienze: un ponte percorribile?
1.	 Il corpo delle parole
2.	 Predire è narrare: cervello predittivo e interocezione
3.	 Memoria che si riscrive: finestra di riconsolidazione
4.	 Reti dell’attenzione e default mode: ritmo del dialogo
5.	 Linguaggio incarnato: metafore, voce, gesto
6.	 Operativamente

Conclusioni

Bibliografia

pag.	 89
»	 90
»	 94
»	 97
»	 101
»	 105

»	 116
»	 116
»	 119
»	 121
»	 123
»	 125
»	 127
»	 129
»	 130
»	 132
»	 134
»	 135

»	 138
»	 139
»	 140
»	 141
»	 143
»	 144
»	 145

»	 149

»	 151



9

Prefazione

di Alessandra Benedetta Caporale*

Questo libro rappresenta un contributo straordinario nel campo del 
counseling e della relazione d’aiuto, lo definirei un libro necessario, che 
mancava nel panorama italiano e che l’autrice ci consegna come un dono.

Cristina Fiore, con la sua consolidata esperienza, esprime attraverso 
queste pagine una competenza profonda, ci guida attraverso un percorso 
che unisce teoria e pratica e ci offre strumenti concreti per facilitare la 
narrazione e sostenere il cambiamento nelle persone che incontriamo; lo fa 
con quella sensibilità unica che le è propria, che tante volte ho avuto la for-
tuna di toccare con mano e che definisce la sua particolare cifra nell’essere 
counselor.

Essere counselor richiede qualità umane di apertura, gentilezza, em-
patia, autenticità, accettazione incondizionata, non direttività, caratteri-
stiche peculiari dell’approccio centrato sulla persona, cornice teorica di 
riferimento di questo testo, che arriva a mostrarci una dote rara e difficile 
da raggiungere, perché richiede la profonda conoscenza del mestiere: la 
semplicità. È proprio questa la forza di questo libro: la capacità di tradur-
re concetti complessi in strumenti pratici e accessibili. Le riformulazioni 
tipizzate, i verbi di processo, il lavoro con le metafore e le cornici: una 
“grammatica operativa” che rappresenta, come l’autrice scrive nelle sue 
conclusioni, una risorsa per la formazione e una fonte di ispirazione per le 
professioniste e i professionisti.

Ogni capitolo è una tappa, il tassello di un mosaico che si compone 
con gentilezza e fluidità: dalla comprensione del ruolo della narrazione 
nella costruzione del senso, alla qualità della relazione d’aiuto, fino agli 

* Counselor trainer e supervisore, presidente nazionale di AssoCounseling e co-
executive director Centre for Studies of the Person (La Jolla, California), vicepresidente e 
co-fondatrice di Aicis - promuovere comunità empatiche.



10

strumenti a disposizione del counselor, ai casi esemplificativi che mostrano 
il lavoro in azione e agli esercizi. ​

Tutti questi strumenti non solo arricchiscono la pratica professionale 
del counseling in Italia, ma permettono di affinare lo sguardo e la presen-
za di chi, a vario titolo, si occupa di relazione d’aiuto, rendendo evidente 
come ogni colloquio diventi un’opportunità per le persone di riscoprire la 
propria voce e il proprio potenziale evolutivo. Cristina ci invita a praticare 
l’attenzione, l’arte dell’ascolto e del prendersi cura delle storie, di tutte le 
storie, nella loro unicità e bellezza. 

Storie che aspettano di essere accolte, di nascere e di rinascere senza 
aspettative, nell’attesa di ciò che emerge spontaneamente dalla spinta evo-
lutiva di ognuno di noi grazie alla qualità della relazione, a un linguaggio 
preciso, rispettoso e gentile. È un manuale che non solo insegna, ma ci 
invita a riflettere, ricordandoci che il nostro compito principale è quello di 
creare uno spazio e un clima in cui la persona possa muoversi liberamente, 
riscoprirsi ed evolvere.

Concludo con un ringraziamento personale a Cristina per aver scritto 
un’opera importante che fa emergere le potenzialità del nostro lavoro, la 
bellezza degli incontri autentici, la potenza dell’approccio centrato sulla 
persona e della narrazione come atto necessario all’esistere, la generatività 
del silenzio che crea spazio per ospitare nuove possibilità. Un manuale che 
aspettavamo e che ora, finalmente, abbiamo tra le mani.



11

Introduzione

Questo libro nasce da un intento semplice e rigoroso: proteggere la 
parola della persona e darle lo spazio per prendere forma, al ritmo che le 
serve. L’approccio centrato sulla persona offre il clima – empatia, accetta-
zione positiva, congruenza – dentro cui la storia può emergere.

Con counseling narrativo intendo definire un intervento di aiuto, a 
tempo e obiettivo limitato, che utilizza la narrazione di sé come prin-
cipale strumento per promuovere consapevolezza, autodeterminazione e 
ben-essere. In un’alleanza basata su empatia, congruenza e accettazione 
positiva incondizionata, la persona è accompagnata a rileggere, riformulare 
e ri-autorizzare le proprie storie – personali e professionali – per ampliare 
possibilità di scelta, rafforzare competenze e costruire significati più fun-
zionali al proprio progetto di vita e lavoro.

Il metodo di Thomas Gordon (1970) fornisce una guida autorevole e 
non direttiva: aiuta a riconoscere le barriere, a usare con precisione i Mes-
saggi-Io, a custodire confini e tempi del colloquio. La narrazione è l’azione 
con cui l’esperienza diventa dicibile, organizzabile, trasformabile. Il nostro 
mestiere è creare le condizioni perché quel movimento accada e perché la 
persona mantenga agency sul proprio racconto.

Il percorso si apre dalla radice umana del raccontare: l’essere umano 
come animale narrante, le storie che tessono legami, trasmettono cultura, 
consolidano identità e memoria; su questa base offriamo criteri concreti 
per lavorare con i ricordi in colloquio. Segue una cornice di comunicazione 
per capire come il senso si costruisce mentre si parla: funzioni del messag-
gio, pragmatica dell’incontro, logos-pathos-ethos, ruolo del sé e dell’autoef-
ficacia; entrano qui gli stili comunicativi e il richiamo alle barriere relazio-
nali da prevenire.

Il baricentro si sposta poi sulla relazione che accoglie la narrazione: 
l’ascolto come spazio, la postura empatica visibile in piccoli segnali, l’ac-



12

cettazione positiva tradotta in criteri pratici, il silenzio intenzionale come 
strumento di lavoro.

La parte operativa si articola in due passaggi. Il primo lavora su lin-
guaggio e cornici: risonanza del dialogo, riferimenti a Bruner (1986), uso 
consapevole delle metafore, cura dei verbi e della “punteggiatura” del di-
scorso, forme minime dello storytelling (Fontana, 2017), Rosa dei Venti 
come lente d’ascolto (Fontana, 2017), micro-ciclo dell’eroe in chiave non 
epica (Campbell, 1949; Vogler, 1992). Il secondo è dedicato alla riformu-
lazione: tipologie secondo Mucchielli (1966), esempi commentati, mappa 
orientativa, esercizi e schede tascabili per l’uso quotidiano.

Il volume presenta una sezione di casi opportunamente rielaborati per 
tutelare la privacy del cliente: la pratica mostra come ascolto, riformula-
zione, domande localizzate e Messaggi-Io possano generare micro-passi 
osservabili – un respiro che si allunga, una parola che si precisa, una scelta 
che diventa possibile. Ogni caso si conclude con esiti minimi verificabili, 
per allenare lo sguardo alla micro-agency.

C’è poi un ponte sobrio con le neuroscienze. Prosodia, pause, ritmo 
conversazionale e riformulazioni aderenti trovano coerenze con sistemi di 
salienza e sicurezza, predizione interocettiva, finestre di riconsolidamento, 
dinamiche tra reti attentive e default mode network (DMN). Il linguaggio 
resta prudente e centrato sulla persona: i modelli aiutano a osservare, non a 
etichettare.

Questo libro invita a una competenza artigianale: stare accanto alla 
storia dell’altro, coglierne i segnali, intervenire con misura. Rogers (1957) 
dà il clima, Gordon offre una cornice di sicurezza; la narrazione apre la 
strada al senso. Un gesto alla volta, nel colloquio, la persona torna protago-
nista del proprio racconto.



13

1.	 L’umano racconta per esistere

1.	 L’essere umano come animale narrante

L’essere umano racconta. In ogni epoca e cultura, prima di scuole, 
leggi e misurazioni, il racconto ha offerto un modo di esistere, dare ordine 
al caos, trasformare l’esperienza in senso. «Significato» deriva da signum 
facere: “fare segni”. In questo gesto si concentra un’azione essenziale 
dell’umano: trasformare il vissuto in segni condivisibili, capaci di attraver-
sare il tempo. Raccontare costruisce ponti: orienta dentro di noi e propone 
legami fuori di noi. Ogni segno nasce per essere accolto, interpretato, ri-
mandato.

La narrazione ha una doppia natura: intima e collettiva. Quando rac-
contiamo scegliamo un inizio, selezioniamo cosa includere, lasciamo sullo 
sfondo altro. È una pratica insieme selettiva e generativa. Narrare è un atto 
di potatura: si sfronda e così emerge ciò che conta. Il racconto plasma il 
vissuto, non si limita a riportarlo.

Fin dall’origine, i miti fondativi – da Gilgamesh alla Bibbia, dall’Iliade 
al Mahābhārata – hanno funzionato come strutture di senso: mappe per 
attraversare incontri e perdite, viaggi e ritorni, destino e libertà. Non offro-
no cronache: orientano il vivere.

Ugo Fabietti (1999) ricorda che nelle società orali il racconto è evento 
situato: incarnato, condiviso, performativo. Con la scrittura cambia statuto 
– si fissa, si tramanda, si commenta – e guadagna memoria lunga, senza 
perdere potenza generativa. 

Anche oggi, nell’era della velocità, continuiamo a raccontare a noi stes-
si, agli altri, ai dispositivi. Raccontiamo per orientarci, sapere chi siamo, 
dove siamo stati e dove potremmo andare.

Jonathan Gottschall (2012) definisce l’uomo animale narrante: le storie 
funzionano come simulatori di realtà, spazi protetti per esplorare emozioni, 



14

dilemmi e scelte. Hanno valore evolutivo (trasmissione di conoscenze, coe-
sione del gruppo) e valore personale (prova di possibilità).

Sul versante identitario, Jung (1959) mostra come gli archetipi – eroe, 
viaggio, trasformazione – abitino la psiche prima ancora dei libri: spesso 
viviamo storie prima di dirle e, quando troviamo le parole, riconosciamo 
tracce che erano già nostre.

Punto chiave: la narrazione è sempre situata e orientante. Ogni rac-
conto seleziona, interpreta, decide una postura dentro la storia. Raccontare 
descrive la realtà e, insieme, la abita e la modifica.

Da qui nasce ogni possibile accompagnamento narrativo nella relazione 
d’aiuto. Il counseling centrato sulla persona riconosce la narrazione come 
gesto umano primordiale e strutturante: quando una storia trova ascolto, 
si aprono spazi di senso in cui la persona può riorganizzare il vissuto e ri-
prendere l’iniziativa e la direzione nel proprio percorso.

Raccontare riguarda sempre una comunità. Anche la storia più intima 
nasce dentro una lingua, un immaginario, un paesaggio di simboli condi-
visi. Le parole che scegliamo, le immagini che affiorano, persino il ritmo 
con cui parliamo portano tracce di appartenenza: famiglia, luogo, tempo 
storico, media. Ogni volta che ci raccontiamo, entriamo in una tradizione 
e, nel farlo, la modifichiamo.

La narrazione trasmette molto più che contenuti: consegna visioni del 
mondo, alfabeti emotivi ed etici, modi di stare insieme. Nelle culture orali, 
il racconto vive nel qui e ora della relazione: è voce, gesto, ritmo, memoria 
incarnata. L’ascolto si sostiene con ripetizioni e formule, la comunità si 
riconosce nell’evento. Con la scrittura, la storia si fissa, si tramanda, si ri-
legge; si dà una memoria lunga, insieme al commento e alla citazione. Di-
minuisce la componente performativa, cresce la possibilità di analisi. Nella 
vita reale i due registri convivono: leggiamo e poi raccontiamo, ascoltiamo 
e poi annotiamo. Il racconto circola tra corpo e pagina. In pratica, nel 
colloquio, questo significa lasciare che la parola accada nel corpo (voce, 
ritmo, silenzio, respiro) e poi fissare il necessario perché lavori nel tempo: 
un’immagine, un verbo, un legame, una scelta.

I miti fondativi – dall’epopea di Gilgamesh all’Odissea, dai racconti bi-
blici alle tradizioni vediche – non cercano la cronaca: offrono mappe sim-
boliche per orientarsi. Parlano di amicizia e perdita, esilio e ritorno, prova 
e alleanza; autorizzano domande decisive: Chi sono? Che cosa conta? 
Quale scelta è possibile? La loro forza sta nel dare forma a ciò che travol-
ge – dolore, desiderio, colpa, speranza – e nel renderlo condivisibile. Nello 
stesso solco, le fiabe restano contenitori di trasformazione: non anestetiz-
zano, mettono in scena il conflitto e la paura con simboli nitidi – bosco, 
lupo, matrigna, fuoco – e aprono uno spazio in cui attraversare i timori e 



15

intravedere passaggi. Testi come la Bibbia hanno inciso per secoli non solo 
sul piano religioso, ma anche su quello narrativo: genealogie, esodi, allean-
ze e conversioni hanno educato sguardi e decisioni, proprio perché offrono 
trame, non regole astratte.

Oggi l’ecosistema dei media moltiplica le storie e, insieme, le fram-
menta. Script sul successo, sul lavoro, sul corpo, sulla cura, sull’amore ci 
abitano spesso senza consapevolezza: alcuni sostengono, altri imprigiona-
no, altri ancora si contraddicono. Accanto ai racconti dominanti nascono 
contronarrazioni che provano a includere voci escluse e a restituire dignità 
a esperienze rimaste ai margini. In questo intreccio di voci, più che toglie-
re rumore, serve fare ordine: riconoscere da dove arrivano le trame che ci 
guidano e scegliere quali portare avanti.

Il passaggio decisivo è dalla ricezione alla riscrittura consapevole. 
Ognuno eredita parole – frasi di famiglia, massime culturali, immagini 
mediatiche – che diventano cornici invisibili per giudizi e scelte. Riscrivere 
non significa smentire il passato: significa rilegare i capitoli in una forma 
abitabile adesso. È qui che la trasmissione culturale diventa possibilità 
personale: quando una storia trova ascolto, tempo e uno spazio in cui può 
essere detta, fissata nelle sue parole e, se serve, riorganizzata. Questo è il 
ponte che prepara il lavoro del colloquio: non correggere dall’esterno, ma 
stare accanto perché la persona veda i fili ereditati, riconosca ciò che serve 
ancora e trovi la propria trama.

2.	 Memoria, identità e verità soggettiva

Ogni volta che raccontiamo qualcosa di nostro, ricostruiamo. La me-
moria personale non funziona come un archivio neutro: opera come nar-
razione che riorganizza l’esperienza passata alla luce di ciò che siamo e 
possiamo sostenere adesso. È selettiva e mutevole, sensibile al contesto e 
al clima dell’incontro. Vive di emozioni, simboli, linguaggi interiori. Non 
restituisce i fatti “come sono stati”, ma li modella perché trovino posto 
nell’identità attuale.

Ricordare è quindi un gesto narrativo: richiede trama, coerenza, or-
dine. Anche il ricordo più spontaneo porta già una forma – un inizio, un 
centro, una direzione – e quasi sempre un significato. È qui che la memoria 
autobiografica mostra la sua funzione più profonda: non conservare il pas-
sato, renderlo abitabile.

Più che immagazzinare dati, il sistema mnestico costruisce versioni del 
vissuto. Sono versioni parziali e provvisorie, che cambiano con noi. Ogni 
riattivazione è anche trasformazione (riconsolidamento): il ricordo si ag-



16

giorna mentre lo raccontiamo, soprattutto se nel racconto emergono parole 
nuove o un contesto relazionale diverso da quello in cui è nato. Questa dut-
tilità non è un difetto: è ciò che rende la memoria funzionale all’identità.

Quello che ricordiamo dipende da ciò che possiamo nominare; e ciò 
che riusciamo a nominare orienta il racconto di sé. La memoria serve più 
al senso che alla cronologia: cerca una coerenza emotiva più che la fedeltà 
ai dettagli. Ricordiamo per rimettere in ordine ciò che sentiamo almeno 
quanto ciò che è accaduto.

Per decenni i falsi ricordi sono stati considerati un segno di fragilità 
o confusione patologica. Le ricerche di Elizabeth Loftus (1974) (sul “mi-
sinformation effect”) hanno mostrato che persone sane possono costruire 
ricordi alterati quando il contesto comunicativo introduce informazioni 
fuorvianti; Julia Shaw (2016) ha documentato come si possano indurre ri-
cordi autobiografici plausibili in soggetti collaborativi. Ne deriva un punto 
essenziale per il nostro lavoro: la memoria è plasmabile anche conversa-
zionalmente. Alcune domande, toni o presupposti (gli impliciti di cui parla 
Grice, 1975) possono modificare la traccia ricordata. Serve dunque una po-
stura vigile: evitare suggerimenti, restare sul lessico della persona, rendere 
trasparenti i passaggi («ti chiedo questo per capire meglio…»).

Che cosa rende “vero” un ricordo? In questo orizzonte, la verosimi-
glianza per la persona: una collocazione coerente nella trama, la risonanza 
con le emozioni, la capacità di sostenere il senso di sé nel tempo. La coe-
renza emotiva pesa più della fedeltà cronologica. Proprio questa flessibilità 
consente alla memoria di sostenere l’identità nei passaggi di vita.

L’identità non è un’essenza statica: è una narrazione in corso. Ogni vol-
ta che ci diciamo in un modo diverso, ci posizioniamo e riscriviamo qual-
cosa. Quando la memoria si irrigidisce in forme ricorsive («è andata così e 
basta»), il racconto si paralizza. Se invece l’incontro offre uno spazio dia-
logico accogliente, la memoria più sedimentata può mettersi in movimento.

Nel counseling narrativo questo spazio si costruisce nella relazione. Il 
professionista non “cerca la verità dei fatti” né corregge i contenuti: custo-
disce la cornice e facilita un dire che permetta alla memoria di dispiegarsi 
e trovare nuova significazione. L’atto del ricordare diventa evento presente: 
ciò che è stato accade di nuovo qui e ora, sotto uno sguardo che resta e una 
parola che riformula con cura.

Ciò che conta, in questo processo, è l’integrabilità. Anche un ricordo 
incerto o incompleto può diventare risorsa se trova una posizione nella sto-
ria che la persona sceglie di abitare. La soglia trasformativa sta tra ciò che 
si è vissuto e ciò che si può dire oggi: lì il passato cessa di essere peso e 
torna materiale vivo.



17

Cliente: «Non ricordo quasi niente dell’infanzia… però ho questa im-
magine: il corridoio buio, io che trattengo il respiro».

Counselor: [pausa, sintonizzazione] «Il corridoio e il respiro trattenuto: 
suona come un modo di restare al sicuro».

Cliente: «Sì. Lo faccio anche adesso quando entro in ufficio».

Nota di facilitazione. La riformulazione collega immagine–verbo–scel-
ta e apre un passaggio identitario allora/ora.

Lavorare con la memoria in colloquio: criteri pratici
1.	 Clima prima dei contenuti. Accoglienza, ritmo calmo, accettazione po-

sitiva incondizionata: la memoria emerge quando c’è sicurezza.
2.	 Domande non suggestive. Evita presupposti («Quando ti hanno urla-

to?»). Preferisci ancoraggi fenomenologici: «Che immagine resta?»; 
«Quale verbo useresti per quella scena?».

3.	 Tre livelli distinti. Fatti percepiti/sensazioni-emozioni/significati. Chie-
di di ciascuno senza confonderli.

4.	 Allora/Adesso. «Com’era allora?» – «Che cosa accade adesso, qui, 
mentre lo dici?» La doppia ancora protegge e integra.

5.	 Riformulazione breve (Mucchielli, 1966). Eco fedele che restituisce il 
nucleo e le connessioni (immagine + verbo + legame).

6.	 Silenzio intenzionale. 5-15 secondi perché il ricordo si assesti. Poi una 
domanda che apra una scelta: «Che cosa vuoi farne adesso?».

7.	 Riparazioni. Se ti accorgi di aver suggerito, dichiaralo: «La mia do-
manda forse orientava; ritiro e torno alle tue parole».

8.	 Confini e invio. Se emergono quadri di trauma complesso, dissociazio-
ni marcate, rischio attuale: ferma il lavoro, rinforza le risorse, valuta 
l’invio a un setting clinico adeguato.

La memoria accompagnata diventa memoria vissuta: non solo ciò che è 
stato, ma ciò che accade ora, mentre se ne parla. In questo atto può alleg-
gerirsi, espandersi, trovare un altro posto nel racconto di sé. Il compito del 
counselor è tenere aperto lo spazio in cui le parole possano essere cercate, 
provate, cambiate; dove il ricordo torna non come invasione ma come rac-
conto; dove il passato perde rigidità e diventa materiale di scelta.

3.	 Comunicare è costruire senso

Per raccontarsi serve un’altra persona. Perché il racconto accada, ser-
ve un ascolto che non invada e non interrompa, un clima in cui la parola 



18

possa affiorare senza essere giudicata o subito “aggiustata”. Comunicare, 
in questa prospettiva, non è trasferire un pacchetto di informazioni: è 
creare le condizioni perché un significato emerga tra due persone. Nel 
counseling narrativo quel significato prende la forma di una storia: la per-
sona trova la propria voce dentro una trama che forse esisteva già, ma che 
non aveva ancora trovato spazio, tempo e relazione per essere detta.

Per lungo tempo la comunicazione è stata pensata come processo linea-
re: mittente-messaggio-destinatario su un canale condiviso. È la tradizione 
che va da Shannon e Weaver (1949) alle applicazioni tecniche delle teleco-
municazioni. Questo modello è utile quando serve misurare la fedeltà del 
segnale, ma diventa insufficiente con la parola umana, che è sempre situa-
ta, intenzionale, attraversata da emozioni e da interpretazioni.

Roman Jakobson (1960) amplia lo sguardo e ricorda che ogni mes-
saggio svolge più funzioni contemporaneamente. Oltre a dire “di cosa” si 
parla (funzione referenziale), ogni enunciato esprime uno stato (funzione 
emotiva), stabilisce contatto (funzione fàtica), orienta l’interlocutore (fun-
zione conativa), parla del linguaggio stesso (funzione metalinguistica) op-
pure cura la forma (funzione poetica). Nel colloquio queste dimensioni si 
intrecciano. Quando una persona apre con «Non so da dove cominciare», il 
contenuto è minimo; a emergere sono la richiesta di contatto, un bisogno di 
accoglienza, un invito a ritmare insieme l’avvio.

La semiotica insegna che il significato non “sta” nelle parole, ma ac-
cade nell’incontro tra segni, contesto e interpretazione. La stessa parola 
– «peso», «vuoto», «memoria» – attiva immagini diverse a seconda della 
storia di chi ascolta. Per questo, nel counseling, la parola del cliente si ac-
compagna affinché il suo senso diventi condiviso, evitando letture a senso 
fisso.

La pragmatica della scuola di Palo Alto (Watzlawick, 1967) aggiunge 
due coordinate decisive. Primo: non si può non comunicare. Anche silen-
zio, postura, sguardo sono messaggi. Secondo: ogni comunicazione ha 
un doppio livello: contenuto (di che cosa parlo) e relazione (che posizione 
prendo con te mentre ne parlo). Nel colloquio, un «sto bene» pronunciato 
in fretta, con voce stretta e sguardo basso, porta un contenuto minimale e 
un forte messaggio relazionale («non avvicinarti», «non sento spazio per 
me»). L’ascolto del professionista si allena a riconoscere e nominare en-
trambi i piani.

A questo si collega il principio di cooperazione conversazionale di Gri-
ce (1975): gli scambi funzionano perché implicitamente cerchiamo chiarez-
za (modo), pertinenza (relazione), sufficienza (quantità), veridicità (qualità). 
Le conversazioni quotidiane sono piene di impliciti. Un «È tardi…» spesso 
significa «Mi andrebbe di chiudere». Rendere l’implicito dicibile sostiene 



19

l’alleanza senza interpretare: «Ti va di fermarci qui o preferisci restare 
su questo punto ancora un momento?». Allo stesso modo, se avvertiamo 
esitazione: «Ti sento incerta: che cosa non torna nella mia domanda?». La 
metacomunicazione, quando è sobria e rispettosa, riduce fraintendimenti e 
protegge la relazione.

Comunicare è sempre un modo per presentarsi. Il Sé, nel raccontarsi, 
regola continuamente quanto mostrarsi e come farlo. Qui la psicologia 
dell’azione di Bandura (1986) è utile: quando la persona percepisce di sa-
persi esprimere e di essere ascoltata, cresce il senso di autoefficacia e, con 
esso, la disponibilità a provare scelte coerenti. Nel colloquio, dunque, la 
buona comunicazione non è un fine in sé: è la condizione perché la persona 
si senta autorizzata a esistere nella parola.

Anche la retorica classica offre coordinate chiare – logos, pathos, 
ethos. Nel nostro lavoro non servono per persuadere, ma per leggere quan-
do una parola “tiene”. Quando ciò che viene detto è coerente (logos), senti-
to (pathos) e credibile per chi parla (ethos), la narrazione acquista solidità: 
non perché “funziona” sull’altro, ma perché è vera per chi la pronuncia. Se 
uno di questi tre elementi vacilla, il racconto si incrina: può essere luci-
dissimo ma spento, intenso ma confuso, credibile ma logicamente fragile. 
L’intervento del counselor non è riempire il vuoto, bensì accordare il clima 
perché i tre piani possano riallinearsi.

Gli stili comunicativi raccontano posture relazionali: assertivo, passivo, 
aggressivo, passivo-aggressivo. Non sono etichette statiche: sono strategie 
apprese. Una vaghezza eccessiva può essere una forma di protezione; un 
tono alto può segnalare paura più che opposizione. L’ascolto attento ricono-
sce l’intenzione sottostante e risponde alla funzione, non solo al contenuto.

Qui torna utile il modello di Thomas Gordon (1970): molte interruzioni 
del racconto nascono da risposte automatiche del professionista. Consigli 
prematuri, spiegazioni, rassicurazioni, giudizi: sono scorciatoie che sposta-
no il focus dalla persona al metodo. La cura è sospendere la spinta a “siste-
mare” e riformulare con sobrietà.

Quando il tessuto comunicativo è rigido, giudicante o invadente, la 
storia non accade. Quando il tessuto è accogliente, chiaro e rispettoso dei 
confini, la parola torna possibile. Il counseling narrativo lavora su questo 
tessuto: custodisce la cornice (tempo, metodo, confini), allinea ethos-logos-
pathos, esplicita gli impliciti quando serve, protegge dalla tentazione di di-
re al posto dell’altro. La trasformazione non procede da una “parola giusta” 
trovata dal professionista, ma dall’incontro che consente alla persona di 
trovare la propria.


	Cover
	Frontespizio
	Copyright
	Indice
	Prefazione
	Introduzione
	1. L’umano racconta per esistere
	1. L’essere umano come animale narrante
	2. Memoria, identità e verità soggettiva
	3. Comunicare è costruire senso




